


 

 Cilt/Volume: 2        Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

 
 
Sahibi ve Yayıncısı/Publisher 
Prof. Dr. Abdüllatif TÜZER  
 
Editörü/Editor in Chief 
Prof. Dr. Abdüllatif TÜZER (Eskişehir Osmangazi Üniversitesi) 
 
Editör Yardımcısı/Associate Editor 
Prof. Dr. Taşkıner KETENCİ (Mersin Üniversitesi) 
Prof. Dr. Cevriye DEMİR GÜNEŞ (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 
 
Alan Editörleri/Field Editors 
Prof. Dr. Aurel CODOBAN (Babes – Bolyai University)  
Prof. Dr. Ben Lazare MIJUSKOVIC (California State University) 
Prof. Dr. Berfin KART TEPE (Aydın Adnan Menderes Üniversitesi) 
Prof. Dr. Faruk MANAV (Gazi Üniversitesi) 
Prof. Dr. Hamdi BRAVO (Ankara Üniversitesi) 
Doç. Dr. Cevriye Demir GÜNEŞ (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 
Doç. Dr. Eren RIZVANOĞLU (İzmir Demokrasi Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi İlker ALTUNBAŞAK (İstanbul Medipol Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Tuğşat GÜZELOĞLU (Bursa Uludağ Üniversitesi) 

 
Yayın Kurulu/Jounal Editorial Board 
Prof. Dr. Ali Osman GÜNDOĞAN (Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ayhan BIÇAK (İstanbul Üniversitesi) 
Prof. Dr. Betül ÇOTUKSÖKEN (Maltepe Üniversitesi) 
Prof. Dr. Güncel ÖNKAL (Maltepe Üniversitesi) 
Prof. Dr. Harun TEPE (Hacettepe Üniversitesi) 
Prof. Dr. Hakan GÜNDOĞDU (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 
Prof. Dr. Işıl BRAVO (Ankara Üniversitesi) 

e-ISSN: 3062-1208 



Prof. Dr. Mehmet Kasım ÖZGEN (Erciyes Üniversitesi) 
Prof. Dr. Taşkıner KETENCİ (Mersin Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Necdet YILDIZ (Anadolu Üniversitesi) 

 
Bilim ve Danışma Kurulu/Science and Advisory Board 
Prof. Dr. Ahmet EYİM (Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ali TAŞKIN (Sivas Cumhuriyet Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ali UTKU (Atatürk Üniversitesi) 
Prof. Dr. Demet TAŞDELEN (Anadolu Üniversitesi) 
Prof. Dr. Haluk ERDEM (Ankara Üniversitesi) 
Prof. Dr. Hasan ASLAN (Akdeniz Üniversitesi) 
Prof. Dr. Mehmet Kasım ÖZGEN (Erciyes Üniversitesi) 
Prof. Dr. Yıldız KARAGÖZ YEKE (İzmir Katip Çelebi Üniversitesi) 
Doç. Dr. Ali Suat GÖZCÜ (Samsun 19 Mayıs Üniversitesi) 
Doç. Dr. Banu ALAN SÜMER (İzmir Demokrasi Üniversitesi) 
Doç. Dr. Ferdi SELİM (Sivas Cumhuriyet Üniversitesi) 
Doç. Dr. Ümit KARTAL (Muş Alparslan Üniversitesi) 
Doç. Dr. Şerefeddin ADSOY (Eskişehir Osmangazi Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Muammer AKTAY (Sivas Cumhuriyet Üniversitesi) 
Dr. Abhishek SHUKLA (University of Allahabad) 
Dr. Sergiu BORTOŞ (Universitatea Alexandru Ioan Cuza) 

 
Yabancı Dil Editörü/Foreign Language Editor 
Dr. Mustafa TURAN (Milli Eğitim Bakanlığı) 

 
Grafik Tasarım/Graphic Design 

Emre ŞİMŞİR 
 

İletişim ve Sosyal Medya/Communication and Social Media 
Gülşah ULUTÜRK ERKAYA – Erhan UYGUN 

 
Editoryal Sekreterya/Editorial Secretariat 

Oğuzhan YILMAZ – Mine DURMUŞ 
 

Adres/Adress 
İstiklal Mah. Mustafa Kemal Atatürk Cad. No: 130/13 Odunpazarı-ESKİŞEHİR 

 
https://felsefix.com  

 felsefixjournal@gmail.com 
 

 
 
 
 

https://felsefix.com/


 
 
                                    Hakkında                                                                        About 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik 
Dergisi felsefi danışmanlık ve etik alanıyla ilgili, 
bireysel ve toplumsal sorunlara odaklanan kavramsal, 
kuramsal, uygulamalı felsefi/bilimsel çalışmaları kör 
hakemlik sürecini işleterek ve yayın 
sürecinde  Committee on Publication Ethics’in (COPE) 
politikalarını benimseyerek Türkçe veya İngilizce olarak 
yayınlayan uluslararası hakemli açık erişimli akademik 
bir online dergidir.  
 

Felsefix International Journal of Philosophical 
Counseling and Ethics is an international peer-
reviewed open access academic online journal that 
publishes conceptual, theoretical, applied 
philosophical/scientific studies related to the field of 
philosophical counseling and ethics, focusing on 
individual and social problems, in Turkish or English by 
operating the blind review process and adopting the 
policies of the Committee on Publication Ethics 
(COPE) in the publication process. 
 

                          Amaç ve Kapsam                                                 Objective and Scope 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik 
Dergisi bir yandan 1980'lerden itibaren hem 
felseficilerin hem de farklı disiplinlerden uzmanların 
felsefi/bilimsel çalışmalarıyla teorisi ve pratiği 
geliştirilme sürecinde olan felsefi danışmanlık alanına 
özgün bilimsel çalışmalarla katkıda bulunmayı, bu 
konuda ulusal ve uluslararası literatürü 
zenginleştirmeyi ve güçlendirmeyi; bir yandan da 
modern çağın bireysel ve toplumsal sorunlarını felsefi 
bir perspektifle analiz eden ve bu sorunlara felsefi 
çözümler üretebilen nitelikli bilimsel çalışmaları 
yayınlayarak felsefe yoluyla insanların somut bireysel 
hayatlarına dokunmayı amaçlamaktadır. Dergi yılda iki 
sayı olarak (Haziran-Aralık) yayınlanmaktadır.     
 

Felsefix International Journal of Philosophical 
Counseling and Ethics aims, on the one hand, to 
contribute to the field of philosophical counseling, the 
theory and practice of which has been in the process 
of being developed with the philosophical/scientific 
studies of both philosophers and experts from 
different disciplines since the 1980s, with original 
scientific studies, to enrich and strengthen the 
national and international literature on this subject; on 
the other hand, it aims to touch the concrete individual 
lives of people through philosophy by publishing 
qualified scientific studies that analyze the individual 
and social problems of the modern age from a 
philosophical perspective and can produce 
philosophical solutions to these problems. The journal 
is published twice a year (June-December).  
 

                       Açık Erişim Politikası                                           Open Access Policy 
 

Felsefix, BOAI ve Creative Commons Attribution 
imzasıyla açık erişim politikasını benimseyen bir 
dergidir ve yayımladığı içeriği doğrudan açık erişime 
ücretsiz sunmaktadır. Dergi, yayımladığı içerikle bilimin 
Açık Erişim Politikası ile desteklenmesi ve 
geliştirilmesine katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. 
Dergide yayınlanan tüm makaleler “Creative 
Commons Attribution 4.0 International License (CC 
BY-NC- 4.0) lisansına tabidir. Bu lisans ile taraflar, 
Felsefix dergisinde yayımlanan tüm makaleleri ve 
görselleri; atıfta bulunarak dağıtabilir, kopyalayabilir, 
üzerinde çalışmalar yapabilir, sahibine atıfta bulunarak 
türevi çalışmalar yapabilirler. 
.     
 

Felsefix is a journal that adopts open access policy 
with BOAI and Creative Commons Attribution 
signature and offers its published content directly to 
open access free of charge. The journal aims to 
contribute to the support and development of science 
with the Open Access Policy. All articles published in 
the journal are subject to the Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC BY-NC- 4.0). 
With this license, the parties can distribute, copy, work 
on, and make derivative works of all articles and 
images published in Felsefix by giving attribution to the 
owner. 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics © 2024 is licensed under Creative Commons Attribution-

NonCommercial 4.0 International  

https://chooser-beta.creativecommons.org/https/:felsefix.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1


 
 

 

Değerli Felsefix Okuyucuları 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi’nin ikinci yılının ikinci sayısını sizlerle 
paylaşmaktan büyük bir kıvanç duymaktayız. Özellikle felsefi danışmanlık alanını kuramsal ve yöntemsel 
bağlamda ve çerçevede inceleyen ve tartışan, bu alanda uluslararası çalışmaları tanıtan ve değerlendiren 
yazılara dergimizde yer vermeye büyük önem atfettiğimizi ve böylelikle bu alana dair tartışmalara ve 
gelişmelere katkı sunmayı amaçladığımızı belirtmek isteriz. Bu niyetle, felsefi danışmanlık alanındaki 
çalışmaları değerlendirmek ve bu alana görüş ve önerilerle katkı sunmak için yayın kurulunun olumlu 
değerlendirmesi ve kararıyla yılda bir kez editoryal nitelikte makale yayımlamayı uygun gördük. Bu sayımızda 
ilk defa baş editör olarak bu görevi üzerime aldım ve “Felsefi Danışmanlık İçin Yeni Bir Yöntem Önerisi” 
başlıklı yazıyı sizlerle paylaştım. Yazımızla ilgili takdiri ve değerlendirmeyi siz okuyucularımıza ve 
araştırmacılara bırakıyorum; bu şekilde bu alana Felsefix Yayın Kurulu olarak bir nebze olsun katkımızın 
olmasını umuyoruz. Alana özgü yapılmış pek çok çalışma incelendiğinde hala emekleme aşamasında 
olduğumuz söylenebilir. Bu nedenle en büyük beklentimiz özellikle felsefe alanında akademik çalışmalar 
yapan değerli araştırmacılarımızın alana sahip çıkmaları ve dergimize özgün çalışmalarıyla katkı 
sunmalarıdır.         

Felsefix dergisinin arkasında güçlü ve donanımlı bir ekip var. Felsefix hem felsefe hem de felsefi 
danışmanlık alanında ülkemizin en yetkin ve önde gelen öğretim üyelerinden ve uluslararası 
araştırmacılardan oluşan yardımcı editörler, alan editörleri, yayın ve danışma kurulu üyeleri ve yabancı 
uzmanlar ile derginin mutfağında çalışan çok değerli arkadaşlarımızın ortak emek, özveri ve çabasının 
ürünüdür. Onların her birine teşekkür ediyor, en içten ve en derin saygılarımı sunuyorum. Biliyor ve 
inanıyorum ki onlar var oldukça derginin soluğu uzun ve güçlü olacak. 

 

Prof. Dr. Abdüllatif TÜZER 

   Editör      

 



 
 

 

Dear Felsefix Readers, 

We are very proud to share with you the second issue of the second year of the Felsefix International 
Journal of Philosophical Counseling and Ethics. We would like to state that we attach great importance to 
including articles that examine and discuss the field of philosophical counseling in a theoretical and 
methodological context and framework, and introduce and evaluate international studies in this field, and 
thus we aim to contribute to the discussions and developments in this field. With this intention, we have 
deemed it appropriate to publish an editorial article once a year with the positive evaluation and decision 
of the editorial board in order to evaluate the studies in the field of philosophical counseling and to 
contribute to this field with fresh views and suggestions. In this issue, I took on this task as the editor-in-
chief for the first time and shared with you the article titled "A New Method Proposal for Philosophical 
Counseling". I leave the appreciation and evaluation of our article to you, our readers and researchers; in 
this way, we hope to contribute to this field as the Felsefix Editorial Board. When many field-specific studies 
are examined, it can be said that we are still in the infancy stage. For this reason, our greatest expectation 
is that our valuable researchers, especially those who conduct academic studies in the field of philosophy, 
will protect the field and contribute to our journal with their original studies.         

There is a strong and well-equipped team behind the journal Felsefix. Felsefix is the product of the 
joint labor, dedication and effort of the associate editors, field editors, editorial and advisory board 
members consisting of the most competent and prominent faculty members of our country, and foreign 
experts, in the field of both philosophy and philosophical counseling, and our very valuable friends working 
in the kitchen of the journal. I would like to thank each and every one of them and extend my sincerest and 
deepest respect. I know and believe that as long as they exist, the breath of the journal will be long and 
strong. 

 

Prof. Dr. Abdüllatif TÜZER 

   Editor      

 

 



İÇİNDEKİLER

                                Editorial Article
A New Method Proposal for Philosophical Counseling 
                                                     Editörden
Felsefi Danışmanlık İçin Yeni Bir Yöntem Önerisi 

Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche'de 
Kendini Bulma Serüveni  
From the Transformation of the Spirit to the Birth of the Self: 
The Journey of Self-Discovery in Nietzsche

Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
The Answer to Today's Quest for Well-Being: Philosophical 
Counseling

Günlük Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları
Common Informal Argument Fallacies in Daily Life 

Aristoteles'te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı
The Metaphysical Background of the Virtue of Friendship in 
Aristotle 

1-12

13-30

31-51

52-59

60-71

Contents

       Abdüllatif Tüzer

           Zeynep Kantarcı Bingöl

       Filiz Serdar Tuğut

  Hasan Çetin

           Adem Ökten

Cilt/Volume 2 Sayı/Number 2         
Aralık/December 2025



 

 Cilt/Volume: 2     Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

  
A New Method Proposal for Philosophical Counseling 

 
Felsefi Danışmanlık İçin Yeni Bir Yöntem Önerisi   

 
Abdüllatif Tüzer 

Prof. Dr. / Professor Doctor 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi/ Eskişehir Osmangazi University 

İlahiyat Fakültesi/ Faculty of Theology 
Felsefe ve Din Bilimleri/ Philosophy and Religious Sciences 

atuzer@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-0959-0224 

 
Editörden/Editorial Article 

Geliş Tarihi/Received:  24/12/2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 29/12/2025 
Yayın Tarihi/Published: 30/12/2025 

 
Atıf/Cite As 

Tüzer, Abdüllatif. “A New Method Proposal for Philosophical Counseling”. Felsefix Uluslararası Felsefi 
Danışmanlık ve Etik Dergisi. 2 (2), 2025, 1-12.  

 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Copyright & License: Authors publishing with the 
journal retain the copyright to their work licensed 
under the CC BY-NC 4.0. 
 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış 
ve intihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by 
iThenticate and no plagiarism detected. 

 
Etik Beyan: Yayınlanan makalelerde Araştırma ve 
Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on 
Publication Ethics)’un Editör ve Yazarlar için 
yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate 
alınmıştır. 

Ethical Statement: Research and Publication 
Ethics were complied with in the published 
articles; International standards published by 
COPE (Committee on Publication Ethics) for 
Editors and Authors have been taken into account. 

 



A NEW METHOD PROPOSAL FOR PHILOSOPHICAL COUNSELING 
ABSTRACT 

Philosophical counseling is a Socratic dialogue activity that allows individuals to know themselves and create their own 
philosophy of life by equipping individuals with analytical and synthetic thinking skills, the freedom and autonomy in 
terms of self-sufficiency, self-managing ve responsibility, and the virtue of moderation that will enable the mind to 
control and balance emotions and thus achieve a certain degree of mental serenity.  As a type of counseling that serves 
the purposes mentioned here, philosophical counseling has gained critical importance, especially in today's world, 
where grand narratives that establish identities and create worlds of meaning and value are gradually losing their 
importance and function. Because this type of counseling paves the way for emotions and behaviors to be managed 
by a strong mind in the Platonic sense and for people to manage themselves by creating their own individual worlds 
of meaning and values. Otherwise, individuals who abandon themselves to the control and management of irrational 
emotions and behaviors that are out of control will lose their competence and ability to manage themselves, will be 
passively guided by external causes that have a strong effect on their emotions and behaviors, and will not be able to 
maintain their freedom, and therefore their personality strength. The shaking and imbalance/immoderation caused 
by uncontrolled emotions will cause the loss of mental peace and happiness. Although philosophical counseling has 
existed for a long time since its Greek roots, especially Socrates, in terms of the mission it seeks to achieve (Eudaimonia 
as a Highest Good arising from the theoretical and practical competence, Apatheia or Ataraxia in the tradition of 
Skeptical and Stoic thought), it has started to make its voice heard as a modern type of counseling since the 1980s, 
with Gerd B. Achenbach. Therefore, it is relatively new and it is a field that is trying to get out of its relatively infancy 
and walk.  Although it is practiced in practice as a defined profession in many countries of the world today and is 
becoming increasingly widespread, it still carries many discussions, approaches and views in terms of its theoretical 
and methodological foundations and framework. And it seems that theoretical and methodological approaches and 
discussions specific to this field will continue. While Ran Lahav's "worldview interpretation" stands out in the literature 
from a theoretical point of view, methodological discussions, although the Socratic Method in general, Lou Marinof's 
Peace and Elliot Cohen's Logic-Based Therapy have made a name for themselves, have not yet reached sufficient 
maturity to reach a consensus. This article aims to contribute to the development of the field by proposing a 
philosophical counseling method that does justice to the dialectical approach, which has occupied a special place in 
the agenda of the history of philosophy, especially since Heraclitus, as well as Socratic, Cartesian, phenomenological 
and hermeneuitic approaches. The method proposed here has been applied in individual counseling practices carried 
out by us and has proven its functionality to a large extent based on the data obtained at the end of the counseling 
processes. The first step of the method we call EPCOT involves determining whether the client is suitable and ready for 
philosophical dialogue (Eligibility). In the second step, the individual problem/distress that manifests itself in the client 
in terms of feelings, thoughts or behaviors is identified (Problem). In the third step, the client's problem is first passed 
through internal inquiry (conceptual and logical) and then external inquiry (epistemological) process. This constitutes 
the phase in which the problem is examined and analyzed theoretically (Conceptual Analysis). In the fourth step, the 
problem is examined from a practical point of view and a middle way action plan is determined for the individual, 
based on measure, balance and harmony in emotions, thoughts and behaviors (Observance). In the last step, the client 
is expected to develop a logos-centered approach to the problem examined and to achieve mental serenity with a 
certain philosophical insight and the virtue of moderation (Tranquility). 

Keywords: Philosophical Counseling, Method, Dialectical, Eudaimonia, Ataraxia       

FELSEFİ DANIŞMANLIK İÇİN YENİ BİR YÖNTEM ÖNERİSİ 

ÖZ 

Felsefi danışmanlık, aklı doğru kullanma ve bilgiyi doğru işleme yetkinliğini, kendine yetme ve kendini yönetme 
becerisine sahip olma ve sorumluluk anlamında özgürlük ve özerkliği, aklın duyguları kontrol etmesini ve dengelemesini 
sağlayacak ve böylece belli ölçüde zihinsel dinginliğe eriştirecek bir ölçülülük erdemini kazandırarak bireylerin 
kendilerini tanımalarına ve kendi hayat felsefelerini oluşturmalarına imkan tanıyan, bir felsefi danışmanın danışanla 
yürüttüğü, bir Sokratik diyalog faaliyetidir. Burada saydığımız amaçlara hizmet eden bir danışmanlık türü olarak felsefi 
danışmanlık özellikle kimlikleri kuran, anlam ve değer dünyaları oluşturan büyük anlatıların giderek önemini ve işlevini 
kaybettiği günümüzde son derece kritik bir önem kazanmıştır. Çünkü bu tür bir danışmanlık, Platoncu manada duygu 
ve davranışların güçlü bir akıl tarafından yönetilmesine ve kişilerin kendi bireysel anlam ve değer dünyalarını yaratarak 
kendi kendilerini yönetmelerine zemin hazırlamaktadır. Aksi halde, kontrolden çıkmış irrasyonel duygu ve davranışların 
güdümüne ve yönetimine kendisini terk eden bireyler kendilerini yönetme yetkinliğini ve becerisini kaybedecek, özellikle 



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

2 

duygu ve davranışları üzerinde güçlü etkide bulunan dışsal nedenlerin pasif bir biçimde güdümüne girecek ve 
özgürlüğünü, dolayısıyla da kişilik sağlamlığını ve gücünü koruyamayacaktır. Kontrolsüz duyguların yarattığı sarsıntı ve 
dengesizlik/ölçüsüzlük ise zihinsel huzurun ve mutluluğun kaybına sebebiyet verecektir. Felsefi danışmanlık, 
gerçekleştirmeye çalıştığı misyon itibariyle (Teorik ve pratik yetkinliğin bütünlüğünden kaynaklanan bir En Yüksek İyi 
olarak Eudaimonia, Kuşkucu ve Stoacı düşünce geleneğinde ise Apatheia veya Ataraksiya) Yunanlı köklerinden, özellikle 
Sokrates’ten beri varlığını uzun zaman sürdürmüş olsa da, 1980’lerden itibaren modern bir danışmanlık türü olarak 
Gerd B. Achenbach’la birlikte sesini duyurmaya başlamıştır. Bu yüzden görece yenidir ve yine görece emekleme 
safhasından çıkıp yürümeye çalışan bir alandır.  Bugün dünyanın birçok ülkesinde tanımlanmış bir meslek kolu olarak 
pratikte uygulanıyor ve giderek yaygınlaşıyor olsa da hala kuramsal ve yöntemsel temelleri ve çerçevesi açısından pek 
çok tartışmayı, yaklaşımı ve görüşü bünyesinde taşımaktadır. Ve bu alana özgü kuramsal ve yöntemsel yaklaşımlar ve 
tartışmalar daha süreceğe benziyor. Kuramsal açıdan Ran Lahav’ın “dünyagörüşü yorumu” literatürde öne çıkarken 
yöntemsel tartışmalar, genel anlamda Sokratik Yöntem, Lou Marinof’un Peace’i ve Elliot Cohen’in Mantık Temelli 
Terapisi adından çokça söz ettirse de, henüz yeterli ve üzerinde ittifak sağlanacak derecede olgunluğa erişmemiştir. 
Elinizdeki yazı, Sokratik, Kartezyen, fenomenolojik ve hermeneuitik yaklaşımların yanında özellikle Herakleitos’tan beri 
felsefe tarihinin gündeminde özel bir yer işgal eden diyalektik yaklaşıma hakkını veren bir felsefi danışmanlık yöntemi 
önerisi sunarak alanın gelişimine katkı sağlamayı hedeflemektedir. Burada önerilen yöntem tarafımızca yürütülen 
bireysel danışmanlık uygulamalarında icra edilmiş ve danışmanlık süreçleri sonunda elde edilen verilerden hareketle 
işlevselliğini büyük oranda kanıtlamıştır. USSAL adını verdiğimiz yöntemin birinci basamağı, danışanın öncelikle felsefi 
diyaloga uygun ve hazır olup olmadığının belirlenmesini içermektedir (Uygunluk). İkinci basamakta danışanda duygu, 
düşünce veya davranış bakımından tezahür eden bireysel sorun/sıkıntı tespit edilir (Sorunun tespiti). Üçüncü 
basamakta danışanın sorunu önce içsel sorgulama (kavramsal ve mantıksal) sonra dışsal sorgulama (epistemolojik) 
sürecinden geçirilir. Bu, sorunun teorik olarak irdelendiği ve analiz edildiği safhayı oluşturur (Sorunun teorik irdelenişi). 
Dördüncü basamakta sorun pratik açıdan incelenir ve sorunla ilgili olarak duygu, düşünce ve davranışta ölçüyü, 
dengeyi, harmoniyi esas alan bireye özgü ve bireyle birlikte bir orta yol eylem planı belirlenir (Altın orta). Son 
basamakta danışanın incelenen sorun üzerinden logos merkezli bir yaklaşım geliştirmesi ve kazanacağı belli felsefi 
içgörüyle ve ölçülülük erdemiyle zihinsel bir dinginlik elde etmesi beklenir (Logos). 

Anahtar Kelimeler: Felsefi Danışmanlık, Metot, Diyalektik, Eudaimonia, Ataraksiya         

 

Although no method of philosophical counseling can be constructed without taking into 
account Socrates' analytical form of inquiry, Aristotle's logic and the golden mean approach, 
Spinoza's Ethics gives an important clue that touches the essence of all methods and approaches 
that can be created to guide philosophical counseling practices. As can be clearly understood 
from Ethica, most of the people live under the influence of sensations, emotions, affections, 
dreams and delusions, and do not observe the guidance of reason. For Spinoza, this kind of life 
is peculiar to passive souls, and all the negative emotions that we can gather under the main 
emotion of grief, such as conflict, hatred, restlessness, jealousy, worthlessness, etc., become the 
inseparable character of such a soul.1 An important source of the crime that people deserve 
about philosophy, as well as their own minds and lives, is the failure of introspection. This is 
especially the failure of people not to learn the nature and causes of their own emotions.2 The 
self of a person with a passive soul, who is in an atmosphere of false freedom and acts under 
the direct guidance of his emotions and imagination, will naturally be quite weak and fragile, 
and will be quite incapable of governing himself autonomously. Let us think that all the thoughts 
and behaviors of such a person depend on and are governed by external causes that have an 
strong effect on that person's emotions and imagination. At this point, we are told that 
philosophy and therefore philosophical the Stoic ideal of autonomy, which is also the purpose 
of counseling, manifests itself and gains importance: I have complete control over my thoughts, 
and my freedom and unshakable personality depend on a life based on thought. In fact, 

 
1  Benedictus Spinoza, Ethic: Demonsrated in Geometric Order and Divided into Five Parts, trans. by W. Hale White, 

Whitefish-Montana: Kessinger Publishing, 2010. 
2  Ayn Rand, The Philosophy We Need it, Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1982. 



Abdüllatif Tüzer 
 

3 

according to Aristotle, happiness and the pleasure of real life are only possible with philosophical 
thought. Because philosophical life gives us perfect thinking and moderation.3 This means 
happiness. In the language of Aristotle, we define the happiness of life as either the power of 
thinking and a kind of wisdom, or virtuousness, or the highest degree of pleasure, or all of these. 
Since the happiness of life is the same as the power of thinking, then it is clear that only 
philosophers can have the happiness of life; If the happiness of life is the perfection of the soul 
or the life of pleasure, then it is again either primarily or only possessed by philosophers. . . . 
Therefore, it is obligatory for everyone who can do philosophy to do so. Because philosophizing 
is either the perfect life itself or – just to say one possibility – it is the one that takes the soul 
there the fastest.4 Spinoza also says that an active soul that lives under the guidance of reason 
will always be in joy.5 Pain and sorrow never leave the passive soul. So what should be our guide 
in this case? Emotions, as Ayn Rand said, they tell us nothing about reality.6 Emotions have no 
measure and criterion in themselves, they are unstable and arbitrary. However, emotions under 
the guidance of a thinking mind, a mind based on accurate and reliable information about 
objects, events or people that have an impact on our emotions and imagination, and logically 
sound, valid and reliable descriptions, will provide us with a happy life. In short, emotions that 
cannot be analyzed and resolved philosophically will distort our thoughts and behaviors by 
disproportionately them. In particular, the deterioration of the mind and thought will bring 
serious logical thinking and behavior, personality and identity problems. 

In fact, Plato summarized what we want to say here very well with the example of the 
horse-drawn carriage. 7 He compares man to a carriage drawn by two horses, representing the 
power of anger and lust of the soul (Thanatos and Eros in Freud's language). The control of the 
carriage is in the hands of the mind that holds the halter of the horses. If the mind loses control, 
that is, if anger and desire take over the mind and prevent it from working healthily and 
measuredly, if it causes the mind to go astray, intemperance and directionlessness begin, the 
irritability and excesses of the horses representing anger and desire, or their fear and laziness, 
prevent the carriage from moving smoothly on the road and finally cause it to go astray and 
even fall into the abyss. Plato described the fulfillment of the work of each separate power, each 
separate class or individual as justice and order, both in the human soul and in the functioning 
of a state. Just as in the soul the work of reason is to govern, that of anger is to preserve being, 
and so in a state the work of the wise is to govern, the work of the army is to protect, and so is 
the work of the worker to feed. When one of the forces of the soul or one of the classes 
belonging to the state does not do the work of its own nature and begins to interfere with the 
field of another power, justice disappears and disorder/intemperance prevails. This means 
unhappiness and disaster. This is exactly what is meant by the foot being the head. In short, the 
fact that the power of anger or desire becomes the ruler of a body is the most important reason 
for the deterioration of justice, that is, order and measure, the reign of chaos and confusion, 
and therefore unhappiness. Because, as we said above, the job of emotion is not to manage, but 
to provide the motivational movement and aesthetic power required to open the path designed 
by the mind according to a certain meaning, thought, purpose, principle and rule. The aim of 
philosophy, and therefore philosophical counseling, is to become an unshakable, serene, 
measured, self-sufficient and self-governing happy individual by breaking the ruling, directing 

 
3  Aristotle, Protrepticus, ed. Anton-Herman Chroust, Indiana: Notre Dame University Press, 1964.  
4  Aristotle, Protrepticus 
5  Benedictus Spinoza, Ethic: Demonsrated in Geometric Order and Divided into Five Parts 
6  Ayn Rand, The Philosophy We Need It 
7  Plato Phaedrus, trans. by Benjamin Jowet, The Project Gutenberg Ebook, 2008. 



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

4 

and shaping power of emotions and imagination on our thoughts and behaviors by taking the 
mind as a guide. If this cannot be achieved, our thoughts will be under the influence of 
sensations, emotions and imagination and we will lose the ability to think logically and therefore 
healthily; our thoughts and behaviors will be subject to the intemperance, instability and 
arbitrariness of emotions and imagination; the person will lose his independence, self-
sufficiency and freedom because he will be a prisoner of external causes that have an effect on 
his emotions and imagination; Most importantly, it will be deprived of its personality/self and 
essence as a center of unity where all kinds of internal and external experiences will be 
perceived, interpreted and synthesized in a solid, systematic and consistent manner. Because a 
soul that is under the guidance of emotions and imagination will always be exposed to confusion 
and intemperance, will lose its ability to act autonomously and freely and will not be able to 
manage itself, and will experience serious personality problems. After all, there is no healthy 
and stable self or personality that can be discovered or built by someone whose entire thought 
is concerned with self-preservation, or who is intoxicated with the pleasures he has obtained 
and can achieve and is a prisoner of those pleasures.        

Psychology first tries to get to the root of negative emotions and gain cognitive 
awareness of the relevant emotion when approaching painful, anxious and distressed people 
unless serious abnormalities develop in brain activities. In fact, what is tried to be done is to 
reveal the causes of traumatic emotions that have not been rationally resolved and coped with 
and to try to provide a rational solution to the cause (including rational behavioral therapies for 
impulsivity). If you pay attention, psychology looks for the origins of the pathologies it defines 
in childhood, in the parental relationship in childhood. This is quite understandable because the 
child cannot make sense of the severe traumatic events he has experienced and cannot analyze 
them rationally. However, the severe pain and sadness caused by the trauma he experienced in 
his soul does not disappear, it is stored; Triggered by small associations and interactions, the 
soul continues to involuntarily feel the pain that it does not know the cause of over and over 
again. More importantly, the uninterpreted and unresolved emotions experienced in childhood, 
and of course the beliefs and behavior patterns that are acquired in imitation and therefore 
whose accuracy and reliability have not been individually tested, determine all our thoughts, so-
called choices, behaviors, expectations and personality traits throughout our lives. What 
philosophical counseling tries to do is to enable the person to manage himself with his own mind 
and based on the right information through deep dialogues to be carried out over an individual 
problem. We can also call this being a free and autonomous self/individual. It is to gain a 
measured and unshakable state of mind by getting rid of the ups and downs and uncertainties 
created by emotional turmoil (ataraxia).  

If philosophical counseling is so important, why don't people need this type of 
counseling as a priority? The answer to this should be sought in the weakness of human nature, 
as pointed out by thinkers such as Bacon and Hume. Man wants to get rid of his pain as soon as 
possible and naturally turns to what he can achieve most easily and quickly; In other words, he 
is immersed in the game just like a child, either misbehaving or giving up on himself in order to 
be loved or taken care of, turning to addictions, waiting for someone to solve his problem for 
him, etc. Because, strangely enough, man would rather get drunk or die than think. However, 
none of these drugs and forgetfulness are a solution and always make our way difficult and 
obstructed in order to be ourselves. The most important point to be noticed here is this: The life 
we think we live is not our own and unique life. It is always a life that is largely shaped, 
determined and directed by external authorities and causes. The problem of the 
meaninglessness of life is related to this very thing we call not being oneself, not being able to 



Abdüllatif Tüzer 
 

5 

build an autonomous personality. Unless he can be himself, death will always be something that 
is feared and tried to be forgotten. Because the less or weaker a life that belongs to you and is 
unique to you, the greater and stronger the fear of death or nothingness will be. Therefore, it is 
essential for every person to first gain an awareness that can admit that an unquestioned life is 
not worth living. Secondly, just like Descartes, he has to doubt everything he knows and believes 
once in his life and build the foundations of the house he will live in with the strongest material 
(with correct and reliable principles, beliefs and values that will serve as the foundation). Of 
course, the ground on which the house will be built is also very important. This is more of an 
ontology and metaphysics issue. In short, it is time for people who act only passively under the 
direction and guidance of their emotions, who act under the influence of various kinds of agents 
and factors that influence their emotions and imaginations in an authoritarian and manipulative 
way, and who thus lose their autonomy, to come out of their caves and develop their own 
philosophy of life in the Platonic sense. Because philosophy always teaches us this: without 
liberation, without gaining autonomy, without using reason and without developing knowledge, 
without questioning and therefore without gaining the wisdom to govern themselves, people 
will always be unhappy, they will continue their lives with the problems of meaning and identity 
in the excesses of emotional life. 

Let's try to summarize what we want to explain above with three examples. First, 
imagine yourself as someone who experienced lightning for the first time in the primitive times 
of the human world. A lightning bolt that makes the earth and sky tremble will probably create 
great fear and uncertainty in us. Naturally, our imagination will help us to dispel fear and 
uncertainty and achieve relief as soon as possible, believing that another invisible being, much 
larger and much stronger than man, is shouting in anger. After removing uncertainty through 
such emotional/imaginary reasoning, we will bow to him, pray and gift him our favorite things 
in a way that makes him feel his greatness and power, in order to keep this being's behavior 
under control, that is, to calm his anger and thus to be comfortable. David Hume's On Religion 
presents us with more or less such a fiction. Over time, as human beings developed their minds 
and advanced their knowledge, they understood that lightning was a completely natural 
phenomenon and got rid of their fears and unhealthy thoughts and behaviors created by fears 
(offering food and drink to idols or human sacrifice) and became free. This example shows that 
every experience creates a sensory and emotional effect on us, that experiences are always 
interpreted and received, that the content of the interpretations is determined either by 
emotionality and imagination or by the logical thinking mind and correct knowledge, that 
interpretation based on emotionality and imagination enslaves people and never develops 
them, while interpretation based on reason and knowledge liberates and strengthens them. 

Our second example will be about a problem that is very closely related to the example 
above, perhaps the most common problem in today's world and probably causes very serious 
personality problems: Self-worthlessness. The contempt, exclusion, accusation, humiliation, and 
ridicule we have been exposed to in our relationships with people since childhood create a 
serious sense of worthlessness and uselessness in us. As soon as we begin to believe that this 
feeling expresses a reality about us, all our thoughts and behaviors will be shaped by the concern 
of being able to be useful to those who create a feeling of worthlessness in us and to be 
protected from their deadly gaze, and the measure of all our decisions and choices will always 
be their values and appreciations, condemnations, deprivations and accusations. As Ayn Rand 
always emphasizes, a person who is constantly blamed and has a heavy sense of worthlessness 
will have no way to gain value and feel valuable other than self-sacrifice (Of course, developing 
a self-loving/extremely egoistic personality is another extreme/extreme example of this 



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

6 

situation). However, the person who feels that he is inadequate and insignificant as he gives and 
sacrifices will lose his freedom, his personality and identity will weaken, and he will probably 
dominate the emptiness and meaninglessness of life. As if it were something outside of us, as if 
it were an object, the life we talk about is actually from ourselves (because we create life through 
language and thought and we always live in a reality of our own creation), and what is called the 
meaning of life is nothing but the meaning of ourselves. This example shows that when we 
believe that the emotional effect of external causes on us expresses a rational and objective 
reality, not in the form of imagination and delusion, we will lose our control and autonomy over 
ourselves when we do not think intelligently about the causes of emotion and reach solid 
information, and therefore cannot decide for ourselves what is valuable and what is worthless, 
what is painful and what is happy.  Thus, it shows that a person who is drowning in and guided 
by this heavy emotional reality can never develop a self or individuality that can create a world 
of meaning and value specific to his uniqueness. In this example, we see that the measure, 
balance, healthy and harmonious relationship between the self and the other or the external 
world, or between the part and the whole, is disrupted.  

The third example will be about a mother's behavior towards her child (excessive 
compassion leads to evil). A mother who wraps her feverish child in layers of blankets to stop 
his tremors may cause her child to die of convulsions because she acts out of pity; Again, a 
mother who constantly lifts her child who falls out of pity and even takes precautions to prevent 
her from falling prevents her child from walking and developing on her own. Someone who has 
excessive love, absolute obedience or trust in a person will be the cause of many crimes, 
mistakes and therefore disasters committed against reason and conscience. Therefore, a person 
who knows himself, who develops his mind by constructing his world of thought in a rational 
way, and therefore who really knows what he wants from life in terms of meaning, purpose and 
value, but who at the same time acquires solid knowledge about the psychological, social, 
political, religious, economic, etc. nature of human beings, will base his relations with himself 
and the outside world on correct thinking and correct knowledge, and therefore will do what 
the mind shows as correct, not what emotion directs. This will be liberating, autonomizing, 
empowering and developing, and will be happy as it will also provide an emotionally measured 
and balanced life. In short, behind many experiences of negativity, evil, pain and grief that 
weaken our power of life and influence, there are negative moods, uncertainty, arbitrariness, 
randomness, instability, confusion and intemperance created by emotional and imaginary 
reasoning, and Islamic philosophers interpret these states as disgraces (non-virtues) in the sense 
of deviating from moderation by disrupting the healthy functioning of the mind and slipping into 
either excess (ifrat) or deprivation (tafrit) in emotions, thoughts and behaviors,  and disgrace as 
diseases of the soul that need to be treated.8 

What we are trying to explain with all these examples is clear: The feelings, thoughts, 
wills and behaviors of people who do not live their lives under the guidance of correct reasoning 
and correct knowledge will be exposed to the direct influence and guidance of external causes 
that have sensory, emotional and imaginary effects, and accordingly, they will lose their sanity 
and self-management skills and become open to excess, uncertainty, instability, unshakability, 
randomness, in short, unhappiness.  Emotional arbitrariness and excesses are the most serious 
obstacles to the creation and maintenance of a healthy, meaningful, stable and strong 
personality.                    

 
8  Aliye Çınar, "The Individual Dimension of Islamic Morality, Ugly Morality (Disgraces)", Principles of Islamic Ethics 

(ed. Tahsin Görgün), Eskişehir: Anadolu University, 2018, 113 ff.  



Abdüllatif Tüzer 
 

7 

Buddha says, "We are all the fruits of what we think."9 So we are what we think. There 
is an I and an outside world that surrounds me. Paradoxically, I wouldn't be me if it weren't for 
the world outside me; without me, without my perception, design and interpretation, there 
would be no thing called the world in the Berkeleyian sense. Therefore, man creates a world of 
his own in the infinity that surrounds him. This world has both a design based on common 
perception and a design unique to ourselves. And man lives in a world with his unique self at its 
center, and in this sense, he is ontologically alone. It is important to create a systematic, 
coherent and meaningful world in our inner world, at the center of which is ourselves, the 
thinking self in the Descartian sense, as well as to create a coherent, beneficial and systematic 
unity, interaction and harmony with what is called reality outside of us. This requires being able 
to manage ourselves by being aware of our nature and the potentials of existence within us, and 
moreover, to transcend ourselves and spread our power of influence in a positive sense. We can 
call this expanding our world. We create our world through language.  A meaningful and orderly 
world can only be created through language, and as Wittgenstein thought, language determines 
what is real, what is meaningful, what is true.10  It is the human being who gives meaning and 
value to people, objects and events.  What is called the world or life is actually a design, an 
interpretation that we create within ourselves through language and thought. Because, as Kant 
said, perception without concepts is blind, that is, a world that is not shaped by some forms, 
concepts and categories present in our minds is closed to us, it is dark. In other words, reality, 
the reality of the world, or real life is not knowable in any way. In this sense, what is called the 
real world is, in Nietzsche's words, the strangest joke made to humanity and reality is not 
something that exists there and will be found, to be discovered, on the contrary, it is something 
that must be created.11 Therefore, based on Wittgenstein, the limits of our language are the 
limits of our world; Based on Heidegger, we can say that language is the house of being. 
However, when we create the bricks of the house of existence we call the world or life, that is, 
language, from materials originating from affect and imagination about reality, of which we do 
not have absolute knowledge of its nature and causes, and when we combine these bricks with 
each other randomly rather than in a logical and systematic form, we surrender our lives to the 
instability of external guidance, coincidence, uncertainty, chaos, meaninglessness and slavery.  

So, let's try to summarize what we have tried to explain so far: Philosophy literally means 
love of wisdom. So who is wise? What is wisdom? As Heraclitus and Plato clearly stated, only 
God is truly wise. Therefore, philosophy, which means the love of wisdom, is essentially nothing 
but the love of God, as Plato says in the Symposium and Spinoza  in the Ethica. What does it 
mean to love God? To love God is to try to be like him (Imitatio Dei). What do we achieve by 
trying to be like God? Just as the Sufis try to explain in the saying 'he who knows himself knows 
his Lord', we know ourselves and our limits. It seems that the way to know ourselves is to 
resemble God. Because, with Socrates' very appropriate analysis, God is to a soul what a mirror 
is to an eye. Man can only see himself in the mirror of God and can only be perfected by 
transcending himself through a God, who is the ultimate being who can be ideal for man in terms 
of existence. So how does God, as a sage, hold up a mirror to us? Of course, with the 
manifestation of existence; because it is aimed to develop the human mind that tries to 
resemble it (to achieve a sublime state of contemplation and pleasure in which reason and the 

 
9  Buddha, The Teachings of Compassionate Buddha, ed. E. A. Burtt, New York: Mentor Book, 1955, 52 
10  Ludwig Wittgenstein, On Certainty, ed. by G. E. M. Anscombe and G. H. von Wright, Manhattan: Harper and Row 

Publishing, 1972.  
11  Friedrich Nietzsche, The Will to Power, ed. and trans. by R. Kevin Hill and Michael A. Scarpitti, New York: Penguin 

Classics, 2017. 



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

8 

intelligible are one and identical, in the language of Aristotle and Farabi), to ensure harmony, 
order, unity, dynamism and creativity by observing balance and moderation between opposites 
(in Cusanus' words, God is Coincidentia Oppositorum/unity of opposites), to govern itself, to be 
self-sufficient, to be the cause of its own existence, not to need anything outside itself, to be 
free, to encompass beings in its own existence and unity, to be unique and perfect. Because God 
has all the characteristics or ideals expressed here in an absolute and complete way. And as man 
strives to resemble God, he will attain the Summum Bonum, Eudaimonia as an eternal state of 
divine bliss. As can be clearly understood from this, the purpose of philosophy and naturally 
philosophical counseling is to help individuals develop the ability to use reason more effectively 
and powerfully, to enable them to become free and autonomous, and in this way, to guide them 
to know themselves and develop a solid self-awareness and personality. An individual who 
knows himself authentically is naturally expected to be accompanied by a permanent state of 
happiness, an unshakable and serene state of mind (apatheia/ataraxia).             

So, what kind of tool should we use to find the path to the kind of happiness that 
philosophy seeks and to move forward on that path? In other words, how should a philosophical 
counselor approach clients who apply to him with a problem or distress and what method should 
he apply? First of all, we can say the following about the question "What approach should a 
philosophical advisor take?": 

1. Client's Autonomy and Uniqueness: The client should always be seen as a sane 
individual with integrity of thought and values and a unique personality, not as a patient whose 
pathological symptoms will be diagnosed, a scientific object, a person defined by certain labels 
and categories.  

2. Phenomenological Approach: The phenomenological method enables us to 
approach the things that are the object of our consciousness by bracketing our own concepts, 
beliefs, feelings and thoughts, theories and ideologies, so that what is experienced and 
conscious reveals itself to you. What is to be achieved by this method is the pure essence of 
what is experienced and conscious. In a way, this method aims to reach an essence extracted 
from interpretations in all kinds of events or cases experienced. Therefore, according to this 
method, a philosophical counselor should never try to look at the person he is diagonal with 
through the lens of his personal beliefs or a scientific theory, should not put him in certain 
categories and schemas, and should never tell him how to think or behave. In other words, when 
the philosophical counselor turns to the client, he should be aware of his prejudices, beliefs, 
interpretations and causal explanation schemes and bracket them (epoche). Then, through an 
eidetic, that is, an intuition that focuses on the essence, the client should be able to become 
conscious of the pure, genuine, real, that is, the essential, in the world of experience. 

3. Hermeneutic Approach: The hermeneutic approach tries to understand and make 
sense of people's feelings, thoughts and behaviors by taking into account the language, history, 
culture and tradition in which they were born and raised. The hermeneutic approach states that 
human beings are essentially spiritual beings, not material ones, and therefore an authentic 
understanding of human beings and their works can only be possible by becoming aware of our 
prejudices, always taking into account the linguistic, historical and cultural context that makes 
human beings human, empathizing with the spiritual world of the human being we are trying to 
understand, and always considering the whole-part relationship in that world. Therefore, 
according to this method, a philosophical counselor should not approach his client as if he were 
a scientific object or a machine, and should not turn him into an object that can be explained 
with scientific concepts, theories and schemas. He should always try to understand the client, 
not to explain him, and to ensure that prejudices are revealed as much as possible. When trying 



Abdüllatif Tüzer 
 

9 

to understand and interpret the client, he should always pay great attention to the linguistic, 
historical and cultural context to which the client belongs. It should empathize with the client's 
spiritual world and prepare an environment where he can speak freely. In short, the 
philosophical counselor must establish the kind of I-Thou dialogue described by Buber, where 
two different horizons can meet freely and without losing anything of their own.   

4. Socratic Approach: An opinion or method should not be presented and imposed on 
the client as the most correct view or method, so a free, spontaneous and sincere dialogue 
should be entered into with the client with an ironic, tolerant and fallible attitude like Socrates, 
who always said that he was a sage but knew nothing. In such a dialogue, the client should be 
allowed to question himself and form his own answers and opinions. In short, a counselor should 
be able to be an intellectual midwife like Socrates.   

5. Dialectical Approach: This is perhaps one of the most effective approaches that can 
be used in philosophical counseling. This approach is one of the most important approaches 
produced by both Greek philosophy and the ancient mystical history of humanity, together with 
Heraclitus, and we find an example of this in Heraclitus' and Mevlana's saying "good and evil are 
one and the same", and in the Yin and Yang of Taoism. Life is based on opposites, and the secret 
of a happy life is to be able to recognize the excesses without evaluating anything with categories 
such as beautiful or ugly, good or bad, and to ensure that the opposites at work in the universe, 
in our individual lives and in society compete in a balanced manner and make movement, 
development and creativity continuous. While we are stuffing one side of us, we often do not 
realize that the opposite side, which gives meaning to one part of us and is the reason for its 
existence, is empty. He escapes from the crowd to tranquility; We are overwhelmed by silence 
and run to the noise. He runs from too much pressure to freedom; We are overwhelmed by 
excessive freedom and seek orderliness and discipline. What a philosophical counselor can do 
with this method is to be able to uncover the full-emptiness or excess-deprivation behind your 
individual problems. Because behind many problems are contradictions, conflicts, 
dissatisfaction and burnout caused by the inability to maintain the balance between opposites. 
Therefore, according to this method, a philosophical counselor embarks on a detailed thought 
analysis based on the client's life story, the basic thoughts and beliefs that determine his view 
of life, and tries to identify the intellectual factors and processes that disrupt the balance in 
order to determine together with the client what the balanced tension and disturbed opposites 
are in the client's world of experience. At the end of this process, the client is expected to 
become aware of the opposition that he/she has neglected, ignored, consciously or 
unconsciously avoided, and to complete or fill the deprived, diminished or emptied end of the 
opposition in question by developing positive thoughts and acting accordingly, and to reduce or 
empty the excessed end until balance is achieved. 

What kind of counseling method should we follow for a client who consults a 
philosophical counselor to receive philosophical counseling with various individual problems 
and troubles and to find solutions to their problems/troubles? The method we will propose here 
is a method that starts with the concern of being able to respond to an individual 
problem/distress and progresses towards the analysis of the client's philosophy of life, and 
ultimately aims at a wisdom on the path of the self, thus synthesizing therapeutic/healing and 
developing approaches in philosophical counseling literature.  The steps/stages of our method, 
which we call EPCOT, are as follows: 

1. Eligibility: First of all, it should be determined whether the client has the potential to 
engage in a philosophical inquiry and dialogue process. This determination is extremely 
important at the initial stage because it is very difficult to maintain a philosophical dialogue with 



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

10 

a client who is difficult to control, has an excessive and active tendency to think and act 
emotionally and impulsively. In this case, the client should be directed to a 
psychiatrist/psychotherapist and in addition to this, to activities that will provide catharsis and 
mental serenity to a certain extent and duration, such as meditation, yoga, sports, hiking, 
contemplation, retreat, and art. Temporarily getting rid of the emotional and impulsive 
chain/vicious circle of someone who is constantly exposed to emotional and impulsive triggers 
in the environment in which they live, both through drugs and natural means, will create a state 
of naturalness, freedom and sanity, which is ideal for the client and for a healthy dialogue with 
the client in a philosophical type of counseling.   

2. Identification of the Problem (Problem): Any problem or distress that we experience 
in daily life and cannot solve creates disruptions in our emotions, thoughts and behaviors. We 
feel anxiety and restlessness, we start to overthink and struggle with thoughts, we lose sleep. 
Referring to Peirce, we can say that as long as everything seems and works in harmony with our 
belief, we don't feel a problem. However, when things do not go as we believe, the process of 
doubt begins, which leads to a serious crisis. We can call this the deterioration of the person's 
comfort and loss of sleep. Since feelings, thoughts and behaviors are always directed towards 
an internal or external cause (person, event, object, image, etc. that is the subject of experience 
or consciousness) and there is an organic relationship between emotions, thoughts and 
behaviors, at this stage, two questions are asked to the client, one factual and the other causal, 
about the problem of the client: 1) What do I feel/What do I think/How do I behave? and 2) Why 
do I feel this way/Why do I think this way/Why do I act this way? 

3. Conceptual Analysis: According to the Stoic principle, as long as there is no physical 
discomfort behind it, what makes us happy or unhappy is not the events themselves, but the 
meaning and value we attribute to them. At this stage after the identification of the problem, 
that is, after the cause of emotional, intellectual or behavioral discomfort in the client is 
revealed, a Socratic dialogue based on conceptual analysis of the cause is initiated with the 
client. For example, if the client states that he/she is constantly accused of inadequacy and 
accusations of inadequacy in his/her relationship with his/her father, spouse or friend, and 
therefore he/she feels worthless, thinks that he/she is worthless and behaves like a worthless 
person, a conceptual analysis is started with questions such as "What is value?", "What is the 
value of value?", "What makes something valuable?" on the definition and nature of the concept 
of value, and the meaning and value that the client attributes to the concept of value is 
determined by belief propositions. It is expected to express it in the form. At this point, the client 
can define the meaning and value of the value with reference to God, society, any ideology, a 
loved and respected person, his emotional experience or something else.  After the 
identification stage, it is first logically examined whether the particular thought and evaluation 
of the event that causes distress in the client is compatible with his basic beliefs/first principles 
in line with Descartes' method (foundationalist epistemology). This is related to other concepts 
that the concept of value is closely related to (for example, pain, happiness, justice, power, 
authority, good, love, etc.; can something that causes pain to a person, weakens him, makes him 
unhappy, degrading him be inherently valuable? Does something that leads people to 
oppression, injustice, and self-abandonment have value?) and its relationship with basic beliefs 
(for example, a client who defines himself as a Marxist has trouble whether he thinks or behaves 
in accordance with the understanding of existence and value system of Marxism) is logically 
controlled. After that, the external inquiry process begins, in which the concept of value and the 
client's belief in this concept are evaluated in terms of conformity to reality and objectivity, that 
is, from an epistemological point of view  : "Is value essential, given or created in things?", "What 



Abdüllatif Tüzer 
 

11 

is the source of value and what is the reliability of this source?", "What should make a person 
valuable?", "Should the source of a person's value be himself or something outside himself?",  
"Can a person who does not create his own value be himself?". In the external inquiry process, 
counter-theses and alternative theses that have ontological, epistemological and ethical truth 
and reliability value equal to the client's belief are discussed. At the end of this entire Socratic 
questioning process, the client is expected to develop a new and different belief or make 
adjustments in his/her belief/belief system regarding the distressing event.   

4. Golden Middle: Examining and Discussing the Problem from a Practical Perspective, 
Preparing a Personalized Action Plan and Complying with This Plan (Observance): Based on 
the philosophical thoughts obtained from theoretical discussions, the process of determining 
the incompatibility created by the client's current belief, emotional excess or deprivation (the 
disproportionate between pleasure and pain) in the context of Aristotle's virtue ethics through 
thought, and creating an action plan for the development of the virtue of temperance begins, 
and the client is expected to comply with the personal action plan. This is an attempt to try to 
balance an excess with a counter-excess until the measure/middle way is achieved, proposed by 
Islamic philosophers to cure the diseases of the soul.  If someone who is constantly blamed and 
seen as inadequate cannot cope with this situation, he tends to either develop a reactively 
inflated self-perception that is far from his own reality, distrusts anyone, has a high concern for 
self-protection and keeping everything under control, and is extremely selfish, self-loving, or an 
extremely giving, self-sacrificing person who constantly acts according to the expectations and 
value measures of society. The common feature of both extreme tendencies is a very weak and 
fragile self. In a sense, this is the deterioration of the measure and balance between the self and 
the other in the context of the concept of value, the emptiness of the self/self in terms of value, 
and the other becoming the measure of value and even the value itself. In both tendencies, 
emotions, thoughts and behaviors are completely shaped and caused by the other. It may be 
recommended that a client in this situation read the works of thinkers such as Kierkegaard, 
Sartre, Nietzche and Rand in order to develop a rational and virtuous selfishness and to build an 
authentic self by creating their own value. Together with the client, special behavior, attitude 
and action plans are created for him/her on how he/she can create his/her own value. 

5. Logos and Tranquility: The client is expected to gain the ability to comprehend and 
solve his/her problems with reason and to progress on the path of wisdom towards the goal of 
self-knowledge. The Heraclitian Logos, the key concept of the path of wisdom, also refers to the 
dissolution of war and discord between opposites in a mental coexistence that does not destroy 
opposites, thus achieving a calm mind and a harmonious consciousness of unity. 
  



A New Method Proposal for Philosophical Counseling (Editorial Article) 
 

Felsefix International Journal of Philosophical Counseling and Ethics, 2 (2), 2025 

12 

BIBLIOGRAPHY 

Aristotle, Protrepticus, ed. Anton-Herman Chroust, Indiana: Notre Dame University Press, 1964 

Buddha, The Teachings of Compassionate Buddha, ed. E. A. Burtt, New York: Mentor Book, 1955 

Çınar, Aliye. "İslam Ahlakının Bireysel Boyutu, Çirkin Ahlak (Reziletler)". İslam Ahlak Esasları. ed. 
Tahsin Görgün. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, 2018 

Nietzsche, Friedrich. The Will to Power. ed. and trans. by R. Kevin Hill and Michael A. Scarpitti. 
New York: Penguin Classics, 2017 

Plato. Phaedrus. trans. by Benjamin Jowet. The Project Gutenberg Ebook, 2008. 

Rand, Ayn. The Philosophy We Need it. Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1982 

Spinoza, Benedictus. Ethic: Demonsrated in Geometric Order and Divided into Five Parts. trans. 
by W. Hale White. Whitefish-Montana: Kessinger Publishing, 2010 

Wittgenstein, Ludwig. On Certainty. ed. by G. E. M. Anscombe and G. H. von Wright. Manhattan: 
Harper and Row Publishing, 1972 

 



 

 Cilt/Volume: 2     Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

  
Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 

 
From the Transformation of Spirit to the Birth of the Self: The Journey of Self-Discovery in Nietzsche 

 
Zeynep Kantarcı Bingöl 

Doçent Dr./ Associate Professor 
Muş Alparslan Üniversitesi / Muş Alparslan University 
Fen-Edebiyat Fakültesi / Faculty of Arts and Sciences 

Sistematik Felsefe ve Mantık / Systematic Philosophy and Logic  
z.kantarci@alparslan.edu.tr 

https://orcid.org/0000-0003-3778-1659 

 
Araştırma makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi/Received:  11/11/2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 29/12/2025 
Yayın Tarihi/Published: 30/12/2025 

 
Atıf/Cite As 

Kantarcı Bingöl, Zeynep. “Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma 
Serüveni”. Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi. 2 (2), 2025, 13-30.  

 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Copyright & License: Authors publishing with the 
journal retain the copyright to their work licensed 
under the CC BY-NC 4.0. 
 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış 
ve intihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by 
iThenticate and no plagiarism detected. 

 
Etik Beyan: Yayınlanan makalelerde Araştırma ve 
Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on 
Publication Ethics)’un Editör ve Yazarlar için 
yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate 
alınmıştır. 

Ethical Statement: Research and Publication 
Ethics were complied with in the published 
articles; International standards published by 
COPE (Committee on Publication Ethics) for 
Editors and Authors have been taken into account. 

 

mailto:z.kantarci@alparslan.edu.tr


RUHUN DÖNÜŞÜMÜNDEN BENLİĞİN DOĞUŞUNA: 
NIETZSCHE’DE KENDİNİ BULMA SERÜVENİ 

ÖZ 

Bu çalışma Nietzsche’de ruhun dönüşümleri bağlamında kişinin kendisini bulma yolculuğunu incelemeyi 
amaçlamaktadır. Nietzsche’nin düşünce dünyasında insanın kendisi olması varoluşun en derin sınavı ve insanın en 
büyük meydan okumasıdır. Çünkü insan doğduğundan itibaren kendisini hazır kalıplarla, değerlerle ve normlarla çevrili 
bir dünyada bulur. Aile, toplum, devlet, gelenek, din ve daha birçok etken kişinin kim olduğunu belirlemeye çalışır ve 
onu bir kalıba sokmak için uğraşır. Nietzsche, bu yerleşik reçeteleri sorgulamadan benimseyen kişiye sürü insanı 
demektedir. Bu insan güvenli ama sığ bir yaşam sürmektedir. Oysa asıl mesele, bu verili kimliklerden sıyrılmak, sürüden 
uzaklaşmak ve kendine özgü bir varoluş yaratmaktır. Ama kendi değerlerini yaratmak büyük bir cesareti gerektirir. 
Sürüden kopmak yalnızlığı, belirsizliği, çatışmayı beraberinde getirir. Hatta kişi düşmanlıkla karşı karşıya kalır. Fakat 
gerçek güç de buradan doğar. İnsan, kendi üzerinde çalışarak, kendi sınırlarını aşarak ve korkularıyla yüzleşerek kendini 
sürekli yeniden inşa etmelidir. Bu nedenle bireyin kendisi olma yolculuğu bir tür yaratıcı yıkım sürecidir. Öncelikle 
dayatılan değerleri yıkmakla başlanmalıdır. İnsan kendisini kuşatan sahte doğrulardan, sahte erdemlerden ve sahte 
otoritelerden kurtulmadıkça kendi özüne ulaşamaz. Bu nedenle putları kırmak Nietzsche’nin düşüncelerinde önemli bir 
yere sahiptir. Ama bu yıkımdan sonra kişi kendi ölçülerini koymalı, kendi değerlerini yaratmalı ve kendi “evet”lerini 
doğurmalıdır. Yani kişi kendisi olması için büyük bir savaşı göze almalıdır. Bu savaş dışarıya karşı olduğu kadar kişinin 
kendi içinde, kendine karşı da giriştiği bir savaştır. İnsan çoğu kez tembelliğe, rahatlığa, alışkanlıklara ve sürüye katılma 
arzusuna karşı koyamaz. Kendini adam etmeye çalışmak bu engelleri alt etmek ve onları aşmak demektir. Bu, sıradan 
bir kendini bilme durumu değildir; insanın kendi zayıflıklarıyla yüzleşmesi, kendi gölgeleriyle hesaplaşması manasına 
gelmektedir. Nietzsche’nin çağrısı, sıradanlığa yönelik bir karşı çıkıştır. Kişi kendisi olmaya cesaret ettiğinde hayatını 
kendi elleriyle yoğurur, kendi değerlerini üretir ve bu değerler doğrultusunda yaşar. Bu yolda kişi, sürekli bir dönüşüm 
geçirir; çünkü durağan, tamamlanmış bir öz yoktur. Kişi ancak kendi sınırlarını aşarak ve her an yeniden doğarak 
kendini gerçekleştirebilir. Bu yüzden Nietzsche’de kişinin kendisi olması, bir hediye değil; zorlu bir kazanımdır. Kişi, 
sürünün güvenli kollarından çıkıp kendi yoluna koyulduğunda gerçek bir birey olur. Nietzsche bireyin bu yolculuğunu 
“Böyle Buyurdu Zerdüşt” adlı eserinde deve, aslan ve çocuk metaforları aracılığıyla anlatmaktadır. İnsan ruhunun üç 
dönüşümünü ele alan bu pasajda Nietzsche, bireyin özgürleşme, yaratıcı olma ve kendini aşma sürecini 
sembolleştirmektedir. İnsanın sabırlı, itaatkâr ve yüklenen tarafının temsil edildiği deve aşamasında toplumun, dinin, 
ahlakın, geleneklerin ve otoritelerin yüklerinin üstlenildiği belirtilmektedir. Bu aşama olumsuzluk içermez, aksine 
bilinçlenme için gerekli olan ilk adımdır. İnsan önce hâlihazırdaki değerleri yani yükleri tanımak ve taşımak zorundadır. 
Akabinde devenin sırtlandığı yüklerden kurtulmak için aslan ortaya çıkmaktadır. Aslan dışsal otoriteleri, dayatılmış 
değerleri ve “yapmalısın” buyruğunu reddederek “istiyorum” demektedir. Bu yaratıcı yıkım aşamasında kutsallar, 
değerler ve dogmalar yıkılır. Ama aslan yeni değerleri yaratamadığı için yıkımın ardından bir boşluk oluşmaktadır. 
Çocuk yeni değerler yaratarak boşluğu doldurmaktadır. Yeni başlangıçların, masumiyetin ve yaratıcılığın temsili olan 
çocuk başkasına ait değerleri değil kendi hayatına anlam katan değerleri ortaya koymaktadır. Nietzsche bu dönüşüm 
ile kişinin itaatten özgürlüğe, özgürlükten yaratıcı güce giden yolculuğunu göstermektedir. Nietzsche’nin gözünde kişi 
her an yeniden doğmalı ve kendi değerlerinin kaynağı olmalıdır. Kendisi olmak bir bitiş değil, sonsuz bir oluştur. 

Anahtar Kelimeler: Nietzsche, Ruhun Dönüşümü, Deve, Aslan, Çocuk, Kendini Keşfetme. 

FROM THE TRANSFORMATION OF THE SPIRIT TO THE BIRTH OF THE SELF: 
THE JOURNEY OF SELF-DISCOVERY IN NIETZSCHE 

ABSTRACT 

This study aims to examine the individual’s journey of self-discovery in the context of the transformations of the soul 
in Nietzsche’s philosophy. In Nietzsche’s thought, becoming oneself is the deepest test of existence and humanity’s 
greatest challenge. This is because, from birth, a person finds themselves in a world surrounded by ready-made molds, 
values, and norms. Family, society, the state, tradition, religion, and many other forces seek to define who a person is 
and try to fit them into a mold. Nietzsche calls the person who accepts these established prescriptions without 
questioning them “the herd man.” Such a person lives a safe but shallow life. Yet, the real issue is to break free from 
these given identities, to leave the herd behind, and to create an existence unique to oneself. However, creating one’s 
own values requires great courage. Breaking away from the herd brings loneliness, uncertainty, and conflict. It even 
exposes the individual to hostility. But true strength arises precisely from this. A person must constantly rebuild 
themselves through self-overcoming, self-discipline, and confrontation with their fears. Therefore, the individual’s 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

14 

journey to become themselves is a kind of creative destruction. One must begin by destroying the imposed values. 
Unless a person frees themselves from false truths, false virtues, and false authorities that surround them, they cannot 
reach their true essence. For this reason, the act of “breaking idols” holds an important place in Nietzsche’s thought. 
Yet after this destruction, the individual must establish their own measures, create their own values, and give birth to 
their own affirmations—their own “yes.” In other words, a person must be willing to fight a great battle in order to 
become themselves. This battle is not only against the external world but also against the self. Humans often cannot 
resist laziness, comfort, habits, and the desire to join the herd. To discipline oneself means to overcome and transcend 
these obstacles. This is not an ordinary state of self-knowledge; it means confronting one’s own weaknesses and 
reckoning with one’s own shadows. Nietzsche’s call is a rebellion against mediocrity. When a person dares to be 
themselves, they shape their life with their own hands, create their own values, and live according to them. On this 
path, the individual undergoes constant transformation, for there is no static or completed essence. A person can only 
realize themselves by transcending their limits and being reborn at every moment. Thus, in Nietzsche’s view, becoming 
oneself is not a gift but a hard-won achievement. When a person leaves the safe embrace of the herd and sets out on 
their own path, they become a true individual. Nietzsche illustrates this journey of the individual in “Thus Spoke 
Zarathustra” through the metaphors of the camel, the lion, and the child. In the passage where he discusses the three 
transformations of the soul, Nietzsche symbolizes the individual’s process of liberation, creativity, and self-overcoming. 
In the camel stage, representing the patient, obedient, and burden-bearing aspect of the human spirit, the individual 
carries the loads of society, religion, morality, traditions, and authorities. This stage is not negative; rather, it is the 
necessary first step toward awareness. One must first recognize and bear the existing values—the burdens—before 
moving beyond them. Next, the lion emerges to rid itself of these burdens. The lion rejects external authorities, 
imposed values, and the command “Thou shalt,” declaring instead, “I will.” In this stage of creative destruction, sacred 
beliefs, values, and dogmas are shattered. However, since the lion cannot yet create new values, a void remains after 
the destruction. The child fills this void by creating new values. As a symbol of new beginnings, innocence, and 
creativity, the child does not live by the values of others but creates those that give meaning to their own life. Through 
this transformation, Nietzsche depicts the individual’s journey from obedience to freedom, and from freedom to 
creative power. In Nietzsche’s eyes, a person must be continually reborn and become the source of their own values. 
To be oneself is not an end, but an infinite process of becoming. 

Keywords: Nietzsche, Transformation of the Spirit, Camel, Lion, Child, Self-Discovery. 

 

Giriş 

Felsefi bir mesele olarak kişinin kendisini keşfetmesi ve kendisi olması, insanın 
varoluşunu, kimliğini ve özgürlüğünü anlamaya dönük temel bir problemdir. İnsanın kendisini 
nasıl anlayabileceği ve kendisi olmanın ne anlama geldiği sorusu öznenin kendi varlığını bilme, 
anlamlandırma ve gerçekleştirme süreci olarak insanın özbilinci ile yakından ilişkilidir. Bütün 
kadim uygarlıklarda metafizik, etik ve pratik çerçeveler doğrultusunda ele alınan konu Hint 
düşüncesi içerisinde ego ile bağlantılı olarak değil de evrensel özle birleşmeyle ya da ben’den 
arınarak özgürleşmeyle alakalıdır.1 Çin düşüncesinde kişinin kendisine yönelik keşfi doğanın 
akışına veya ahlaki ve sosyal düzene uyum yoluyla anlaşılmaktadır.2 Mısır uygarlığında kişinin 
kendisini bulması bireysel özün ilahi düzene uyumu ile sağlanmakta ve öldükten sonra bu sınavı 
geçemeyen kendisi olamamış kabul edilmektedir.3 İran düşüncesinde kişinin kendine yönelik 
farkındalığı, özgür irade ile iyi yolu seçme ve kozmosun düzeniyle birleşme olarak 
düşünülmektedir.4 İslamiyet öncesi Türk düşüncesinde kişinin kendisini keşfetmesi doğa ve 
kozmik düzenle uyum, toplum ve ruhlar dünyasıyla ilişki içinde değerlendirilirken İslamiyet’in 
etkisi ile birlikte nefis terbiyesi, Allah’ı bilme ve hakikati anlama olarak yorumlanmaktadır.5 

 
1  Sarvepalli Radhakrishnan, Indian Philosophy, Londra: Forgotten Books, 2018, 664.  
2  Lao Tzu, Tao Te Ching, çev. S. Mitchell, Cambridge: Kyle Books, 2011, 18. 
3  Jan Assmann, Death and Salvation in Ancient Egypt, New York: Cornell University Press, 2005, 135. 
4  Seyyid Hüseyin Nasr, “Self-Awareness and Ultimate Selfhood”, Religious Studies, 13(3), 1977, 319–325. 
5  İslam Taş, İslam Öncesi Türk Düşüncesinde Kozmogoni-Kozmoloji, Konya: Kömen Yayınları, 2011, 100. 



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

15 

Antik Yunan'da yaşamış İyonyalı ozan Homeros, insanın kendisini düşünerek değil, 
eylemler ve sınavlar aracılığıyla tanıdığını anlatmaktadır. Homeros’a göre kendini keşfetmek, 
kaderin içinde sınanarak insanlığının sınırlarını tanımaktır. İnsan, tanrısal olanla ve kendi 
tutkularıyla yüzleştiğinde kim olduğunu anlamaktadır.6 Antik Yunan’ın didaktik şairi Hesiodos, 
Homeros’tan farklı olarak dünyayı ahlaki ve kozmik bir düzene oturtmaktadır. Ona göre insan, 
evrendeki yerini ve ölçüsünü bilmek zorundadır.  Kendini bilmek, haddini bilmek anlamına 
gelmektedir. Kendini keşfetmek insanın evrendeki yerini anlaması, ölçüsünü koruması, adalet ve 
çalışmayla uyum içinde yaşamasıdır.7 Orfik gelenekte kendini bilmek, ruhun kendi tanrısal 
doğasını fark etmesi ve Dionysos’un kaderiyle birleşmesidir. İnsanın kendini keşfetmesi tanrısal 
kökenini hatırlaması ve ruhsal kurtuluş yoluna girmesidir.8 

Antik Yunan felsefesinden bu yana düşüncenin merkezinde yer alan bu konu, Sokrates 
tarafından “kendini bil” sözüyle hem entelektüel hem de ahlaki bir görev olarak ortaya 
konmuştur. Sokrates’e göre, insanın kendisini tanıması süreci, önce kendi bilgisizliğinin farkına 
varmasıyla başlamaktadır. “Tek bildiğim, hiçbir şey bilmediğimdir.” sözü de bu anlayışın 
ifadesidir.9 Ona göre, insan mutlak bilgiye ulaşamaz; bu nedenle önce cehaletini kabul etmeli, 
ardından kendi iç dünyasına yönelmelidir. Kişi, dış dünyanın peşinde koşmadan önce ruhunu, 
karakterini, arzularını ve değerlerini tanımalıdır. Gerçek bilgelik, insanın kendi içsel dünyasını 
sorgulamasıyla doğmaktadır. Kişinin kendi cehaletini fark etmesi, onu hem düşünsel hem de 
ahlaki bir olgunlaşma sürecine götürmektedir. Böylece “kendini bilmek”, erdemli bir yaşamın 
temel şartı haline gelmektedir. Bu anlayış, insanın neyi bilmediğini bilmesini, kendi aklıyla 
sorgulamasını ve körü körüne inançlara, geleneklere ya da başkalarının yargılarına teslim 
olmamasını öğütlemektedir. Kendini tanıyan insan, iyiyi ve kötüyü daha iyi ayırt eder, bu da onu 
ahlaklı bir yaşamın yoluna yönlendirmektedir.  

Sokrates’in öğrencisi Platon, insanı beden ve ruh ikiliği içinde değerlendirmektedir. Ona 
göre ruh, idealar dünyasından geldiği için insanın kendini bulması, ruhun hakikatini hatırlaması 
(anamnesis) anlamına gelmektedir. Bu nedenle kendini tanımak, ruhun akıl (logos) yönünün 
rehberliğinde yaşamakla mümkündür. Yani kendini bulmak, hakikati hatırlamak; kendisi olmak 
ise aklın yönetiminde bir yaşam sürmektir.10 Platon’un öğrencisi Aristoteles’e göre ise insanın 
özü (entelekheia) akıldır ve “iyi yaşam” (eudaimonia), insanın doğasına uygun biçimde 
yaşamasıdır. Dolayısıyla kendini keşfetmek, insanın akıl sahibi bir varlık olarak potansiyelini 
gerçekleştirmesi; kendisi olmak ise akla, yani doğasına uygun yaşamaktır.11 Stoacılar, kişinin 
kendini bulmasının doğaya ve evrensel akla (logos) uygun yaşamasıyla mümkün olduğunu 
savunmaktadır. Onlara göre insan, tutkularının değil aklının rehberliğinde olmalıdır. Marcus 
Aurelius’un “Kendine dön; çünkü her şeyin kaynağı sensin” sözü de bu anlayışı yansıtır.12 Bu 

 
6  Homeros, İlyada, çev. Azra Erhat & A. Kadir, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2023, 50; Homeros, 

Odysseia, çev. Azra Erhat & A. Kadir, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019, 120.  
7  Hesiodos, Theogonia - İşler ve Günler, çev. Sabahattin Eyüboğlu & Azra Erhat, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019, 25.  
8  Kutsi Kahveci, “Grek Mistisizminde Ruhun Özgürleşme Süreci”, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 63, 

2019, 163-182. 
9  Diogenes Laertios, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, çev. Candan Şentuna, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2019, 83. 
10  Platon, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu & M. Ali Cimcoz, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019, 231-

236.  
11  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür, Ankara: Bilgesu Yayıncılık, 2020, 20. 
12  Marcus Aurelius, Kendime Düşünceler, çev. Yunus Emre Ceren, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 2025, 

75. 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

16 

bağlamda kendini bulmak, içsel dinginliği keşfetmek; kendisi olmak ise doğayla uyum içinde akıllı 
bir varlık olarak yaşamaktır.  

Ortaçağ filozofları ise kendini keşfetme ve kendisi olma kavramlarını dinsel temelde ele 
almışlardır. Bu dönemde odak noktası, insanın Tanrı karşısındaki konumudur. Aziz Augustinus, 
“İçine dön, çünkü hakikat senin içindedir” diyerek Sokrates gibi içe yönelmeyi önemsemektedir. 
Ancak onun amacı Tanrı’yı kalpte bulmaktır. Ona göre kendini bilmek, Tanrı’yı bilmenin yoludur; 
ruh Tanrı’nın suretinde yaratıldığı için insanın özü Tanrı’ya yönelmişliktir.13 Thomas Aquinas ise 
Aristoteles’in akıl anlayışını Hristiyan düşüncesiyle birleştirmektedir. İnsan, Tanrı’nın akıl sahibi 
yaratığıdır ve kendini bilmek, bu Tanrısal aklı fark etmektir. Gerçek mutluluk, Tanrı’yı tanımak ve 
O’na benzemeye çalışmakla elde edilmektedir.14 İslam düşünürleri de benzer şekilde insanın 
kendini bilmesini Tanrı’ya yaklaşmanın bir yolu olarak görmektedir. Farabi’ye göre insanın amacı 
“akli kemale” ulaşmaktır; akıl, insanı Tanrı’ya yaklaştırmaktadır.15 İbn Sina’nın “Nefsini bilen, 
Rabbini bilir” sözü de bunu desteklemektedir.16 Gazali’ye göre ise gerçek benlik, nefsin değil, 
ruhun ilahi yönünü keşfetmekle ortaya çıkmaktadır.17 Mevlana da “Sen kendi kendine bir 
engelsin; çık aradan, sen seni bul” diyerek insanın benliğini aşması gerektiğini vurgulamaktadır.18 
Böylece insanın kendisini bulması, ruhun ilahi yönünü fark etmesi ile mümkünken, insanın 
kendisi olması ise Tanrı’ya yakınlaşmak manasındadır.  

Modern dönemde kişinin kendisini keşfetmesi ve kendisi olması konusu Tanrı merkezli 
anlayıştan insan merkezli bir düşünceye doğru evrilerek ele alınmaktadır. Artık insan, hakikati 
yalnızca Tanrı’da değil, kendi aklında, bilincinde ve varoluşunda arayan bir özne haline gelmiştir. 
17. yüzyılda Descartes, “Düşünüyorum, öyleyse varım” sözüyle insanın kendini bilmesinin 
temelini düşünme yetisine dayandırarak öz-bilincin felsefi önemini dile getirmektedir.19 Spinoza 
ise insanın doğanın bir parçası olduğunu, özgürlüğün doğanın zorunlu düzenini anlamaktan 
geçtiğini ele alarak; gerçek benliğe aklın rehberliğinde ulaşılabileceğini belirtmektedir.20 Locke’a 
göre benlik, deneyimle ve hafızanın sürekliliğiyle oluşur; insan kendini, geçmiş ve şimdiki bilinç 
durumlarının sürekliliğinde bulmaktadır.21 18. yüzyılda Rousseau, insanın doğasına dönerek 
vicdanını ve iç sesini dinlemesi gerektiğini, toplumun kalıplarından kurtuldukça gerçek benliğine 
yaklaşacağını öne sürmektedir.22 Kant ise insanı hem doğanın bir parçası hem de özgür bir ahlaki 
özne olarak görmüş; kendini bilmenin, aklın özerkliğini ve ahlaki yasayı fark etmek anlamına 
geldiğini ifade etmektedir.23 Hegel’e göre kişi, bilinçten özbilince geçerek tarihsel ve toplumsal 
süreç içinde kendini tanır; gerçek benlik, evrensel aklın bir parçası haline gelmekle 
gerçekleşmektedir.24 19. yüzyılda Schopenhauer, insanın kör bir yaşam güdüsü olan iradenin 
etkisi altında olduğunu, kendini keşfetmenin bu iradeyi fark etmek, kendisi olmanın ise sanatta 

 
13  Augustinus, İtiraflar, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Alfa Yayınları, 2024, 55. 
14  Étienne Gilson, The Christian Philosophy of St. Thomas Aquinas, Indiana: University of Notre Dame Press, 1994, 

160. 
15  Farabi, El-Medinetü’l-Fazıla, çev. Onur Özatağ, İstanbul: Kapı Yayınları, 2025, 86. 
16  Hatice Toksöz, “İbn Sînâ'nın Metafizik Sisteminde İrade ve İnsanın Özgürlüğü Problemi”, Milel ve Nihal, 9 (1), 2012, 

105-134.  
17  İmam Gazali, İhya-u Ulumiddin, çev. A. Serdaroğlu, İstanbul: Bedir Yayınları, 2006, 434. 
18  Mevlana, Mesnevi, çev. Adnan Karaismailoğlu, Ankara: Akçağ Yayınları, 2012, 91.  
19  Rene Descartes, Meditasyonlar, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Alfa Yayınları, 2024, 24. 
20  Benedictus Spinoza, Ethica, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2011, 625. 
21  John Locke, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, çev. Vehbi Hacıkadiroğlu, Ankara: Serbest Kitaplar, 2023, 397.  
22  Jean Jacques Rousseau, İtiraflar, çev. A. Kadir Paksoy, İstanbul: Doruk Yayınları, 2022, 45. 
23  Immanuel Kant, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, çev. Ioanna Kuçuradi, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu 

Yayınları, 2020, 71-72.  
24  George Wilhelm Friedrich Hegel, Tinin Görüngübilimi, çev. Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınevi, 2010, 134-136. 



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

17 

ve merhamette iradeden özgürleşmek olduğunu dile getirmektedir.25 Kierkegaard, bireyin 
toplumun kalabalığı içinde kaybolduğunu, gerçek benliğe ancak Tanrı karşısında tek başına duran 
bir birey olarak ulaşabileceğini söylemektedir.26 Böylece modern düşünceyle birlikte “kendini 
bil” çağrısı, Tanrı’ya yönelmekten çok, insanın kendi aklını, özgürlüğünü ve varoluşunu 
keşfetmesi anlamına gelmektedir. Tüm bunlardan farklı olarak Nietzsche ise tüm geleneksel 
değerleri reddederek, insanın kendi anlamını ve değerlerini kendisinin yaratması gerektiğinin, 
böylece üstinsana dönüşerek gerçekten kendisi olabileceğinin altını çizmektedir.27  

Antik Çağ’dan Orta Çağ’a ve modern düşünceye kadar filozofların, insanın kendisini 
tanıma, özünü bulma ve hakikate ulaşma çabasını farklı yönlerden ele aldığı görülmektedir. 
Ancak bu düşünsel miras, çoğu zaman insanın belirli bir “öz”e ya da “hakikat”e ulaşması gerektiği 
inancına dayanmaktadır. Nietzsche ise bu geleneksel çizgiyi kökten sarsarak, insanın sabit bir 
özünün olmadığını, kendisini sürekli yeniden yaratmakla var olabileceğini ifade etmektedir. Bu 
noktada onun felsefesi, “kendini bil” anlayışından “kendini aş” anlayışına doğru bir geçiştir. İşte 
bu bağlamda Nietzsche’nin bu dönüşümcü bakış açısı çerçevesinde, insanın kendisi olma çağrısı 
ayrıntılı biçimde ele alınacaktır. 

1. Dönüşüm Çağrısı 

Nietzsche’nin felsefesi, insanın varoluşuna dair radikal bir yeniden değerlendirme 
çağrısıdır. Onun düşüncesinde merkezde yer alan “benlik”, sabit ve verilmiş bir öz değil; sürekli 
oluş hâlinde, kendini aşma potansiyeline sahip dinamik bir varlıktır. Nietzsche, modern insanın 
içinde bulunduğu ahlaki, toplumsal ve düşünsel kalıpları sorgulayarak bireyi kendi değerlerini 
yaratmaya, yani kendini dönüştürmeye davet etmektedir. Bu çağrı, yalnızca bireysel bir 
farkındalık arayışı değil, aynı zamanda yaşamın anlamını yeniden kurma yönünde bir varoluşsal 
mücadeledir. Nietzsche’ye göre, benliğin dönüşümü, insanın hem kendine hem de yaşama karşı 
dürüstleşmesiyle başlamakta ve bu süreçte insan, sürü ahlakının güvenli sınırlarını terk ederek, 
kendi içindeki yaratıcı gücü keşfetmeye yönelmektedir.28 Böylece Nietzsche’nin benliğe yönelik 
dönüşüm çağrısı, insanın edilgin bir varlıktan etkin bir değer yaratıcısına evrilmesini, başka bir 
deyişle üstinsana doğru ilerlemesini amaçlayan bir düşünsel ve ruhsal yeniden doğuştur. Çünkü 
insan, verilmiş bir özü gerçekleştiren değil, kendi özünü yaratan bir varlıktır.29 Bu nedenle kendisi 
olmak, pasif bir kabulleniş değil, yaratıcı bir eylem, insanın kendi değerlerini oluşturma, kendi 
yolunu seçme ve yaşamı kendi iradesiyle biçimlendirme sürecidir.30 

Nietzsche, insanlara nasıl yaşamaları gerektiğini buyuran bir ahlak filozofu değildir; 
aksine, “İnsan nasıl yaşamalıdır?” sorusunu kökten sarsarak yeniden sormayı gerekli gören bir 
düşünürdür. Onun çağrısı, dışsal kuralların ya da hazır değerlerin izinden gitmek değil, insanın 
kendi içindeki yaratıcı gücü uyandırması yönündedir. Bu nedenle Nietzsche’de benliğin 
dönüşümü konusu, bir öğreti ya da reçete değil, varoluşsal bir duruş biçimi olarak görülmelidir. 
O, bireyi kendi değerlerini sorgulamaya, kendisini aşmaya ve içsel bir yeniden doğuş sürecine 
girmeye çağırmaktadır. Bu bağlamda Nietzsche, insana ne yapması gerektiğini değil, nasıl kendisi 

 
25  Arthur Schopenhauer, İsteme ve Tasarım Olarak Dünya, çev. Levent Özşar, Bursa: Biblos Kitabevi Yayınları, 2005, 

260.  
26  Søren Kierkegaard, Ya / Ya Da, çev. Nur Beier, İstanbul: Alfa Yayınları, 2023, 65.  
27  Friedrich Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, çev. Murat Batmankaya, İstanbul: Say Yayınları, 2010, 36. 
28  Nietzsche, Ahlakın Soykütüğü Üzerine, çev. Ahmet İnam, İstanbul: Say Yayınları, 2013, 51-54.  
29  Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, çev. Ahmet İnam, İstanbul: Say Yayınları, 2010, 197. 
30  Alexander Nehamas, Edebiyat Olarak Yaşam, çev. Cem Soydemir, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2000, 27. 
 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

18 

olabileceğini düşündürmekte ve benliğin dönüşümünü, bireyin kendi yaşamının anlamını 
yeniden biçimlendirme cesareti olarak temellendirmektedir.  

Nietzsche’nin düşüncesi, insanın kendisini yeniden yaratma ve varoluşuna anlam 
kazandırma çabasının felsefî bir temsili olarak okunabilir. Nietzsche’ye göre modern insan, 
geleneksel ahlakın, dinin ve toplumsal normların kuşatması altında kendi özünden uzaklaşmıştır. 
Bu nedenle “kendini bil” buyruğu artık yeterli değildir; çağın insanı için asıl görev kendini 
yaratmaktır.31 Nietzsche’nin felsefesi, insanın dışsal otoritelere başkaldırarak kendi değerlerini 
yaratma ve varoluşunu bilinçle biçimlendirme sürecini tanımlamaktadır. Bu bağlamda 
Nietzsche’nin “yaşamı evetlemek (amor fati)”, “güç istenci”, “sürü ahlakına karşı bireysellik”, 
“ebedi dönüş” ve “üç dönüşüm” kavramları, insanın özgürlük ve kimlik arayışını simgeleyen beş 
temel eksen olarak değerlendirilebilir. Her biri, insanın kendini bulma yolculuğunun farklı bir 
aşamasına işaret etmektedir: kabullenme, yaratım, başkaldırı, sorumluluk ve yeniden doğuş. 

1.1. Yaşamı Evetlemek (Amor Fati) 

Nietzsche’nin en temel öğüdü olan amor fati, yani “kaderini sev” ilkesi, insanın yaşamı 
bütün yönleriyle onaylama yetisini simgelemektedir. Amor fati, Nietzsche’nin bir insanın 
yüceliğine dair kullandığı formüldür. Nietzsche için bir kimse ne geçmişte ne gelecekte ne de tüm 
sonsuzlukta olmayı değil; sadece ve sadece neyse o olmayı istemektedir. Bu nedenle aslolan, 
olan bitenlere mecburiyet nedeniyle katlanmak değil, bunları örtbas etmek hiç değil, sadece 
sevmektir.32 Bu formül, yalnızca edilgin bir kabullenme olarak görülmemelidir. Bu formülün 
Nietzsche’deki anlamı yaşamın tüm acılarını, sevinçlerini, başarılarını ve yıkımlarını bir bütün 
olarak sevebilme cesaretidir. O, amor fati ile insanlardan yaşamlarının tüm yönlerini, acı, 
başarısızlık, noksanlıklar gibi olumsuzluklar da dâhil her şeyi kucaklamalarını ve hayata “evet” 
demelerini söylemektedir. 

Nietzsche’de hayata “evet” demek, insanın kendi yazgısını sevmeyi ve varoluşun her 
yönünü olduğu gibi gönüllü bir kabulle karşılamayı ifade etmektedir. Bu doğrultuda amor fati 
düşüncesi, her şeyi olduğu haliyle kutsal kabul eden bir yaşam anlayışını temsil etmektedir. Bu 
bakış açısıyla birey, yalnızca olduğu biçimde var olabilen ve başka türlü var olması mümkün 
olmayan bir bütünün parçası olduğunu idrak etmelidir.  Böylece insan, modernliğin ve sürü 
ahlâkının dayattığı yozlaşma ve çürümeden kurtularak, varoluşunu sahici bir biçimde onaylama 
gücüne ulaşabilir.33 Bu nedenle amor fati, yaşamın anlamını dışsal bir güçte değil, bizzat yaşamın 
kendisinde bulma çabasıdır. Özellikle nihilizm karşısında Nietzsche’nin sunduğu yaratıcı bir 
yanıttır. Modern insan, anlamın çöktüğü bir çağda yaşarken, varoluşun anlamsızlığıyla 
yüzleşmektedir. Nietzsche’ye göre bu yüzleşme bir yıkım değil, bir imkândır. İnsan, kaderini bir 
yük olarak değil, yaratıcı bir fırsata dönüştürmelidir. Yaşamını bir sanat eseri olarak görmeli ve 
her anı estetik bir zorunluluk olarak onaylamalıdır. Çünkü Nietzsche, yaşamın zorluklarına boyun 
eğen değil, onları dönüştüren insanı övmektedir. Ona göre yaşamın acı yönleri, insanın gücünü 
artırmaktadır. Bu nedenle kaderini sevmek, trajediyi yadsımak değil, onunla birlikte varoluşun 
ritmini kavramaktır. “Yaşamı evetlemek” böylece, nihilizmi aşmanın, yaşamın anlamını yeniden 
üretmenin bir biçimi haline gelmektedir.  

Nietzsche amor fati ile insanın yaşamını olduğu haliyle sevebilmesini, kaderini bilinçli 
biçimde kabullenmesini ve tüm varoluşu olumlamasını beklemektedir. Bu anlayış, insanın başına 

 
31  Nietzsche, Ecce Homo, çev. İsmet Zeki Eyuboğlu, İstanbul: Say Yayınları, 2010, 61.  
32  Nietzsche, Ecce Homo, 47.  
33  Douglas Soccio, Felsefeye Giriş Hikmetin Yapıtaşları, çev. Kevser Kıvanç Karataş, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2010, 

780-781.  



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

19 

gelen olaylara karşı edilgen bir kabulleniş değil, onları yaratıcı biçimde dönüştürme cesaretidir. 
Birey, acı ve trajediyi yok saymak yerine onları yaşamın ayrılmaz bir parçası olarak görmelidir. 
Olumsuzluklardan kaçmak yerine onları yaşamının anlamına katmalıdır. Örneğin Nietzsche’de 
acı yaratıcı bir güçtür. Keza sanat iyileşmeyen yaralardan doğar.34 Onun gözünde güçlü insan 
yaşamını yargılamaktan ziyade “Evet, bu benim yaşamım” diyen insandır. Kişinin kendisi olma 
süreci, kaderle uyum içinde varoluşunu anlamlandırmasından geçmektedir. Nietzsche’ye göre 
özgürlük, dışsal koşullardan kurtulmak değil, yaşamın zorunluluklarını bilinçle onaylayabilmektir. 
Kaderini sevebilen insan, kendi varoluşunun estetik biçimini yaratır; bu anlamda amor fati, 
özgürlüğün en derin ifadesidir.  

1. 2. Güç İstenci 

Nietzsche güç istencini, yaşamın özü ve insanın varoluşsal itkisinin kaynağı olarak 
tanımlamaktadır. Nietzsche için güç istenci, yaşamın dinamiği ve varoluşun metafizik ilkesi 
olarak, hem var olanı aşma hem de yeni değerler yaratma sürecinin kaynağıdır. Ona göre 
yaşamın özü, salt varlığını sürdürme çabası değil, kendi gücünü artırma ve dünyayı biçimlendirme 
iradesidir. İnsan, yalnızca hayatta kalmak için değil, kendi gücünü artırmak ve potansiyelini 
gerçekleştirmek için var olmaktadır. Her canlı, varoluşunu genişletme ve kendini aşma yönünde 
bir içsel dürtüye sahiptir.35 Bu istem, yalnızca fiziksel kuvvet değil; düşünsel, yaratıcı ve ahlaki 
anlamda kendini gerçekleştirme gücüdür. Nietzsche’nin gözünde güç istenci, bireyin kendi 
değerlerini yaratma kapasitesidir. Toplumsal ve dinsel ahlak, insanın bu içsel yaratıcı 
potansiyelini bastırarak onu sürüye dönüştürmektedir. Ancak insan, güç istencini bilinçle 
yönlendirdiğinde kendi yaşamına anlam kazandırabilir ve kendisini aşabilir. Böylece daha yüksek 
değerler yaratır ve kendi varoluşunun efendisi olur. 

Nietzsche’ye göre kendini aşmaya yönelmiş bir güç istencinin bir erdem olduğu 
söylenebilir. Bu istenç, kolay olanın değil, zorluklarla dolu bir yaşamın itici gücüdür; insanın 
kendisine egemen olmasını, içindeki ham eğilimleri dizginleyerek onları ahlaki bir kuvvet ve 
yaratıcı bir kültür enerjisine dönüştürmesini sağlamaktadır. Güç istenci sayesinde kişi, en büyük 
engelleri aşabilir; ancak aşılması en zor olan, insanın kendisini aşmasıdır. Bunun nedeni, güç 
istencinin başkalarının gerekçelerini değil, insanın kendi eylemlerine ilişkin dayanaklarını yine 
kendi içinde bulmasıdır. Kişi, yaptığı her eylemden bütünüyle sorumlu olduğu gibi, o eyleme 
anlam kazandıran değeri de kendisi yaratmakla yükümlüdür. Kendini aşmaya yönelen bir güç 
istenci, insanı sadece varlığını sürdürmekle yetinen, elindekine razı olan bir varlık olmaktan 
kurtarır; onu yücelterek doğal ve biyolojik bir varoluşun sınırlarının ötesine taşır. Görkemli bir 
yaşam, korunma içgüdüsünden ziyade büyümeye yönelik bir güç istencinden doğan bir tehlikeyi 
göze alma cesaretidir. Bu istenç, yaşamı riskli bir serüvene dönüştürürken ona aynı zamanda 
değer de kazandırmaktadır. Doğanın insana armağan etmediği bu üstün başarının ölçütü başka 
yerde aranamaz; zira güç istencinin zayıflaması ya da sönmesi, kaçınılmaz olarak bir çöküşe yol 
açmaktadır.36 Zaten geleneksel ahlak sistemleri, güç istencini bastırarak insanı edilgen bir varlığa 
dönüştürmüştür. Hristiyan ahlakı, güçsüzlüğü ve itaatkârlığı yüceltirken; Nietzsche, yaşamın bu 
bastırılmış enerjisini yeniden serbest bırakmayı amaçlamaktadır. Nietzsche’nin nazarında insanın 
en soylu hali, kendi içindeki güç istencini yaratıcı bir biçimde dışa vurduğu andır. Bu yüzden 
Nietzsche için insanın özü güç istemektir; çünkü yaşam, gücün kendisini sürekli artırdığı bir 

 
34  Nietzsche, Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu, çev. İsmet Zeki Eyuboğlu, İstanbul: Say Yayınları, 2011, 40.  
35  Nietzsche, Güç İstenci, çev. Nilüfer Epçeli, İstanbul: Say Yayınları, 2010, 651. 
36  Nermi Uygur, Güneşle, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1997, 298-299; Mustafa Günay, Felsefe Tarihinde İnsan 

Sorunu, Adana: Karahan Kitabevi, 2010, 148; Laurence Gane Piero, Nietzsche-Felsefede Çığır Açan Bir Dâhiyi 
Anlamak İçin Çizgibilim, çev. Erkal Ünal, İstanbul: NTV Yayınları, 2014, 86.  



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

20 

akıştır. Bu akışta kendi kimliğini oluşturmak isteyen insan, toplumun hazır değerlerini 
sorgulamak zorundadır. İnsanın özgürleşmesi ancak kendi yasasını kendisinin koymasıyla 
mümkündür. Bu nedenle kendini aşmaya yönelen bir güç istenci, yalnızca bir varlık dürtüsü değil, 
kişinin kendi olma iradesidir.37 Güç istenci bu haliyle insanın yaratıcı yönünü ortaya çıkarmakta 
ve birey, bu içsel güçle hem dünyayı hem de kendini dönüştürmektedir. İnsan, güç istencini 
yaratıcı bir şekilde yönlendirdiğinde, kendi yaşamının anlamını da bizzat belirlemektedir.  

1. 3. Sürü Ahlakına Karşı Bireysellik 

Nietzsche, çağının insanını “sürü insanı” olarak nitelendirmektedir. Bu insan tipi, kendi 
düşüncesini kaybetmiş, toplumun dayattığı değerlere körü körüne itaat eden kişidir. Bu 
kişilerden oluşan sürüyü diğer topluluklardan ayıran ve bir arada tutan temel öğe onun ahlakıdır; 
bu nedenle sürünün bir parçası olan herkes, bu ahlaka uymak durumundadır. Ona göre “sürü 
ahlakı”, zayıf ve korkak insanların, güçlü ve yaratıcı olanlara karşı geliştirdiği bir savunma 
mekanizmasıdır. Nietzsche, modern toplumun temel sorunu olarak gördüğü sürü ahlakına karşı 
sert bir eleştiri yöneltmektedir. Sürü ahlakı, bireylerin kendi yargılarını terk ederek çoğunluğun 
değerlerine boyun eğmesiyle oluşmaktadır.38 Bu yüzden bireyi sıradanlaştırarak herkesi “iyi” ve 
“kötü” gibi toplumsal kalıplara uymaya zorlamaktadır. Nietzsche’ye göre bu tür bir ahlak, yaşamı 
körelten ve yaratıcılığı bastıran bir güçtür. Buna karşın Nietzsche’nin savunduğu “efendi ahlakı”, 
bireyin kendi değerlerini yaratma yeteneğini ifade etmektedir. Efendi insan, sürüden ayrılarak 
“iyi” ve “kötü” kavramlarını kendi ölçütleriyle belirlemektedir. Bu birey, vicdanını dışsal 
otoritelere değil, kendi iradesine dayandırmaktadır. Kendi değerlerini yaratma cesaretini 
gösterdiği için gerçek manada özgürlüğe sahip olan böylesi bireyi Nietzsche üstinsan olarak 
görmektedir. Üstinsan, sürüden ayrılan, kendi yasasını koyabilen, yaratıcı birey olarak 
tanımlanmaktadır.39 

Kişinin kendini keşfetmesi, çoğunluğa ait olma arzusu ile kendi benliğine sadık kalma 
mücadelesi arasındaki bu gerilimde gerçekleşmektedir. Sürüden ayrılmak yalnızlaştırsa da ancak 
bu yalnızlık içinde birey kendi özgün kimliğini bulabilir. Bu manada bireysellik, Nietzsche için etik 
bir zorunluluktur. İnsan, ancak sürünün güvenli sınırlarından çıkarak yalnız kalmayı göze alırsa 
kendi değerlerini yaratabilir. Kendi iç sesini dinlediğinde, hem kendini hem de yaşamı 
dönüştürme gücünü kazanabilir. Bu nedenle bireysellik, Nietzsche’de etik bir hedef değil, 
varoluşun kendini gerçekleştirme biçimidir. 

Nietzsche modern insanın en büyük trajedisini sürü ahlakı ile açıklamaktadır. Çünkü birey 
kendi değerlerini yaratmak yerine çoğunluğun dayattığı değerlere boyun eğmektedir. Bu tür bir 
ahlak sistemi, özgünlüğü bastırmakta ve insanı edilgen hale getirmektedir. Nietzsche’ye göre 
sürü insanı, kendini tanımaktan korkan, güvenli olanı seçen insandır.40 Buna karşın gerçek 
özgürlük, sürüye ait olmaktan vazgeçmeyi, yalnızlığı göze almayı gerektirmektedir. Birey, kendi 
kimliğini keşfetmek için toplumun onayını reddetmelidir. Nietzsche’nin üstinsan kavramı, bu 
özgürleşmenin doruk noktasıdır: üstinsan, sürünün ahlakını aşarak kendi yasalarını koyabilen 
insandır.41 Ama insanın üstinsana ulaşması kolay bir yol değildir. Mutlak değerlerle çevrili bir 
dünyada bireyin kendisi olması, büyük bir cesaret ve direnç istemektedir. Çoğu insan, kendine 
dayatılan değerlere boyun eğmekte, farklı olmaktan korkmakta ve varlığını başkalarının 
ölçütleriyle anlamlandırmaktadır. Böylece sürüye dâhil olmaktadır. Sürü ise eşitliği ve sıradanlığı 

 
37  Zeynep Kantarcı Bingöl, Nietzsche’de Ahlak, Din ve Felsefe Eleştirisi, İzmir: Duvar Yayınları, 2021, 27-28.  
38  Nietzsche, Ahlakın Soykütüğü Üzerine, 47-50.  
39  Rüdiger Safranski, Nietzsche: Biographie Seines Denkens, Frankfurt: Fischer Verlag, 2015, 187.  
40  Nietzsche, Ahlakın Soykütüğü Üzerine, 40-43.  
41  Safranski, Nietzsche: Biographie Seines Denkens, 188.  



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

21 

sevmektedir.  Ama bu uyum arzusu insanı silikleştirmekte ve ruhsal bir çöküşe sürüklemektedir. 
Bu noktada din ve otoriteler devreye girerek insanı kurtarma iddiasıyla onun içgüdülerini 
bastırmakta ve iradesini ehlileştirmektedir. İnsan, özgürlüğünü kaybettiğinde, içindeki yaratıcı 
gücün de söndüğünü fark etmektedir. Gerçek dönüşüm ise bu farkındalıkla başlamaktadır. Birey, 
kendisine sunulanları sorgulayıp, yıkıp yerle bir ettiğinde ancak yıkımın içinden kendi değerlerini 
yaratma cesaretini bulmaktadır. 42 Bu, ip üzerinde yürümek kadar tehlikelidir; ama insan ancak 
bu riskin içinde kendi yasasını koyan, kendi anlamını yaratan bir varlığa dönüşmektedir. Üstinsan, 
insanın kendini aşmasının en yüce ifadesidir. 

1. 4. Ebedi Dönüş 

Nietzsche’ye göre ebedi dönüş, yalnızca bir kozmolojik hipotez değil, yaşamı 
evetlemenin en yüksek biçimidir. İnsan, yaşamını yeniden yaşamak isteyebiliyorsa, o zaman 
gerçekten yaşamış demektir.43 Bu düşünceye göre, yaşamın her anı sonsuza dek aynı biçimde 
tekrar edecektir. Bu fikir, yalnızca bir kozmolojik tez değil, ayrıca yaşamın değerine ilişkin bir 
sınavdır. Bu sınavda Nietzsche, insana şu soruyu yöneltmektedir: “Yaşamını sonsuza kadar tekrar 
yaşamak ister miydin?”  İnsan, yaşadığı her olayı, her acıyı ve her mutluluğu sonsuz kere yeniden 
yaşamaya razı olabiliyorsa, yaşamı gerçekten onaylamıştır.44 Çünkü bir insan, yaşadığı hayatı tüm 
acılarıyla birlikte tekrar yaşamayı kabul edebiliyorsa, o kişi yaşamı gerçekten sevmiştir. Bu 
nedenle ebedi dönüş, insanın varoluşa verdiği cevabı ölçen bir mihenk taşıdır. Bu fikir, amor fati 
ile doğrudan bağlantılıdır; kaderi sevmenin en radikal biçimi, onu sonsuza dek yeniden yaşamayı 
istemektir. Bu düşünce, amor fati ile birlikte, yaşamı tüm yönleriyle kabul etmenin doruk 
noktasını temsil etmekte ve insana yaşamını yeniden değerlendirmeyi öğretmektedir.  

Nietzsche, bu düşünceyle modern insanı sorumluluğa çağırır ve ona varoluşuna dair 
sorumluluğunu hatırlatır.  Çünkü her karar, her eylem, sonsuza kadar yinelenecekmiş gibi 
seçilmeli ve yapılmalıdır.  Bu etik düşünce, bireyin yaşamını bilinçle ve cesaretle şekillendirmesini 
sağlamaktadır. İnsanı rastgele yaşamaktan kurtarmakta ve yaşamına estetik bir tutarlılık 
kazandırmaktadır.  Heidegger’e göre ebedi dönüş, Nietzsche’nin ontolojik olarak varoluşu 
yeniden temellendirme çabasıdır; çünkü bu düşünce, zamanı doğrusal değil, döngüsel olarak 
kavramaktadır.45 Ebedi dönüş, yaşamın geçiciliği karşısında insanın kalıcı bir anlam bulma isteğini 
dönüştürmektedir. Yaşam, bir kez değil, sonsuz kez yaşanmaya değer olmalıdır. Bu bağlamda 
ebedi dönüş, insanın kendisiyle yüzleşmesini sağlamaktadır. Yaşamını tekrar tekrar yaşamak 
isteyebilen insan, varoluşunu gerçekten sahiplenmiş, özgürlüğünü bilince taşımış ve yaşamı 
gerçekten onaylamıştır.  

1.5. Üç Dönüşüm (Deve → Aslan → Çocuk) 

Nietzsche’nin Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı eserinde sunduğu “üç dönüşüm” öğretisi, 
ruhun özgürleşme sürecinin alegorisidir. Bu dönüşümler, insanın yaşamı yük olarak taşımaktan 
onu yaratıcı biçimde kucaklamaya geçişini anlatmaktadır.46 Üç dönüşüm öğretisi, insanın ruhsal 
gelişiminde hem yıkımı hem de yeniden doğuşu içermektedir. Deve taşır, aslan yıkar, çocuk 
yaratır. Bu üç aşama, insanın kendi üzerine yükselmesinin sembolik ifadesidir. 

 
42  Nilüfer İlhan, “Üstün İnsan Kavramı Merkezinde Açık Deniz Kenarında ve Yaban Romanları Üzerine Bir Karşılaştırma 

Denemesi”.  A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 51, 2014, 187-209.  
43  Martin Heidegger, “Nietzsche ve Batı Metafiziği”, Ahmet Demirhan (Ed.), Nietzsche ve Din (ss. 59-107) içinde. 

İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2002. 
44  Nietzsche, Şen Bilim, çev. Levent Özşar, Bursa: Asa Kitabevi, 2003, 190.  
45  Heidegger, Nietzsche ve Batı Metafiziği, 59-107.  
46  Nietzsche, Ecce Homo, 123. 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

22 

İlk aşama olan deve, insanın geleneksel değerleri ve sorumlulukları sırtlandığı dönemi 
temsil etmektedir. Deve, toplumun “yapmalısın” buyruklarını kabullenmekte ve onları sabırla 
taşımaktadır. Bu evrede insan, henüz kendi iradesine sahip değildir, otoritenin ağırlığı altında 
yaşamaktadır. İkinci aşama olan aslan, bireyin bu otoriteleri reddetmesiyle başlamaktadır. Aslan, 
“yapmalısın”ın yerine “istiyorum” diyebilen bir ruhtur. Bu aşama, özgürleşmenin ve isyanın 
göstergesidir. Birey, artık dışsal değerlere değil, kendi iradesine dayanmaktadır. Son aşama 
çocuk, ruhun yeniden doğuşudur. Çocuk, masumiyetin, oyun ruhunun ve yaratıcı özgürlüğün 
taşıyıcısıdır. Artık insan, dış dünyanın buyruklarını reddetmiş, kendi değerlerini yaratma 
kudretine ulaşmıştır. Nietzsche’ye göre, çocuk aşamasına gelen insan, yaşamı tümüyle evetleyen 
ve kendi yazgısının efendisi olan “üstinsan”a dönüşmektedir.47  

2. Benliğin Yeniden Doğuşu 

Nietzsche’nin üç dönüşüm alegorisi, insan ruhunun özgürleşme ve yaratıcı güç kazanma 
sürecini ele alan bir anlatıdır ve üstinsan kavramına giden yolu işaret etmektedir. Nietzsche’ye 
göre ruh önce deve gibi toplumun yüklerini, gelenekleri ve ahlaki zorunlulukları taşımakta 
ardından aslana dönüşerek bu otoritelere başkaldırmakta ve “hayır” diyebilme gücünü 
kazanmaktadır. Ancak gerçek özgürlük, son aşamada çocuğun masum yaratıcılığında, “evet” 
diyen bir ruhun doğuşunda gerçekleşmektedir. Bu dönüşüm süreci, üstinsanın doğuşunun içsel 
önkoşuludur; çünkü üstinsan, mevcut değerlerin yıkımından sonra kendi değerlerini yaratabilen, 
yaşamı onaylayan bireydir. Dolayısıyla üç dönüşüm alegorisi, insanın kendini aşarak üstinsan 
düzeyine ulaşmasının simgesel haritasını sunmaktadır. 

Nietzsche’nin üç dönüşüm öğretisi, insanın benliğini yeniden yaratma ve kendi varlığını 
biçimlendirme yolculuğunu derin bir metaforla anlatmaktadır. Deve, aslan ve çocuk figürleri, 
bireyin toplumsal kalıplardan sıyrılarak kendi özünü yaratma yolculuğunu ifade etmektedir. 
Deve, toplumun ve ahlakın yüklerini kabullenmiş, itaat eden benliktir. Aslan, bu yükleri reddedip 
kendi özgürlüğünü ilan eden benliği doğurmaktadır. Ancak yalnızca çocuk aşamasında insan, tüm 
yıkımın ardından yaratıcı bir “evet” diyerek kendi değerlerini kurabilir ve dünyaya yeni bir anlam 
kazandırabilir. Bu dönüşüm, insanın kendisi olma cesaretinin ve üstinsana doğru ilerlemenin içsel 
yolculuğudur. Bireyin, dışsal otoritelerden bağımsız biçimde, kendi varlığını kendi elleriyle 
yeniden biçimlendirmesidir. 

2.1. Deve: Ahlaki ve Kültürel Yüklerin Taşıyıcısı 

Ruhun üç dönüşümü metaforunun ilk aşaması olan deve, insanın kendini bulma 
yolculuğunda başlangıç noktasıdır. Deve, yük taşıma kapasitesiyle özdeşleştirilir; bu bağlamda, 
bireyin kendisine dayatılan değerleri, normları ve ahlaki yükümlülükleri sorgulamaksızın kabul 
ettiği aşamadır. Burada birey, kendisine verilen görevleri bir tür itaat duygusuyla yüklenmekte 
ve “Sen yapmalısın” buyruğuna boyun eğmektedir. 

Nietzsche’ye göre bu aşama, insanın ruhsal gelişiminde zorunlu bir evredir. Çünkü deve, 
taşıdığı yüklerle birlikte bir tür irade terbiyesi kazanmaktadır. Birey, itaat ederek ve fedakârlıkta 
bulunarak bir içsel güç biriktirmektedir. Ancak bu güç, henüz kendi özünden kaynaklanmaz; 
toplumsal otorite, din, gelenek ve ahlak düzeni tarafından şekillendirilmiştir.48 Dolayısıyla deve, 
hem gerekli hem de aşılması gereken bir figürdür. Bu noktada Nietzsche’nin deveyi olumsuz bir 
figür olarak değil, yaratıcı dönüşümün ilk evresi olarak gördüğünü vurgulamak gerekmektedir. 
Zira birey, deve aşamasında karşılaştığı yükler aracılığıyla kendi sınırlarını zorlamayı ve iradesini 

 
47  Zeynep Kantarcı Bingöl, Nietzsche’de Ahlak, Din ve Felsefe Eleştirisi, 117-119. 
48  Keith Ansell-Pearson, Kusursuz Nihilist, çev. Cem Soydemir, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1998, 75. 



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

23 

güçlendirmeyi öğrenmektedir. Yük taşımanın bir anlamı vardır. Bu yükler olmaksızın birey, daha 
sonraki aşamalarda, özellikle aslan figüründe, gerekli yıkıcı cesareti gösteremez. Bu bağlamda 
deve, bir tür ruhsal çilecilik ve hazırlık evresi olarak değerlendirilebilir.49 Ayrıca deve aşaması, 
Nietzsche’nin sürü insan kavramıyla da doğrudan ilişkilidir. Sürü insan, başkaları tarafından 
belirlenmiş değerleri sorgulamadan benimseyen, çoğunluğa uyum sağlayan ve itaatten gurur 
duyan bir tiptir. Deve ise sürü insanın bireysel düzeydeki tezahürüdür. Bu aşamada birey, henüz 
kendi özgün değerlerini yaratma kapasitesine ulaşmamış, başkasının yasalarını yük olarak 
taşımakla yetinmiştir. Bu nedenle deve aşaması sadece olumsuz değil, aynı zamanda dönüşüm 
için zorunlu bir zemindir. Çünkü bireyin özgürleşmesi, ancak bu yüklerin ağırlığını deneyimlemesi 
ve bu ağırlığa karşı bir başkaldırı geliştirmesiyle mümkün olmaktadır. Nietzsche’nin ünlü 
deyişiyle, “devenin çölde aslan oluşu” bu noktada başlamaktadır. Deve, yüklerin altında 
bükülürken aynı zamanda bu yüklerden kurtulma arzusunu da doğurmaktadır.50 Sonuç olarak 
deve figürü, insanın kendini bulma sürecinde hem zorunlu hem de geçici bir aşamayı 
yansıtmaktadır. Deve olmaksızın birey kendi iradesini güçlendiremez; fakat deve olarak kalmak, 
sürü insanın pasif boyun eğiciliğinde hapsolmak anlamına gelmektedir. Bu nedenle deve, 
özgürleşmeye giden yolun başlangıcındaki kaçınılmaz bir hazırlık evresidir. 

2.2. Aslan: Otoriteye Karşı Özgürleşme ve “Hayır” Diyebilme 

Ruhun ikinci dönüşüm aşaması olan aslan, bireyin içsel özgürleşmesine ve otoriteye karşı 
koyma gücüne karşılık gelmektedir. Deve aşamasında dışsal değerlerin yükünü taşıyan ruh, aslan 
aşamasında bu değerlerin köleliğinden kurtulma iradesine yönelmektedir. Artık birey, taşınması 
gereken değerlerin değil, reddedilmesi gereken değerlerin farkına varmaktadır. Bu aşama, yıkıcı 
bir özgürleşmenin, yani eski ahlakın ve otoritenin hayır’la reddedilmesinin sahnesidir. 
Nietzsche’ye göre aslan, özgürlük arayışında “büyük ejderha” ile karşı karşıya gelir. Bu ejderha, 
“Sen yapmalısın” diyen geleneksel ahlakın, dinsel dogmaların ve toplumsal normların 
dışavurumudur. Ejderhanın pullarına kazınmış olan “Sen yapmalısın” emirleri, bireyin üzerinde 
tahakküm kuran tüm kültürel ve ahlaki yükümlülükleri simgelemektedir. Aslan, bu ejderhaya 
karşı “Hayır, istemiyorum!” diyebilme cesaretini göstermektedir. Bu “hayır”, yalnızca bir isyan 
değil, aynı zamanda bir kendini özgürleştirme eylemidir. Zira aslanın görevi, kendi yasasını 
yaratmak değil, yeni değerlerin doğabilmesi için eski değerleri yıkmaktır.51 Bu bağlamda aslanın 
özgürleşmesi, salt dışsal otoriteye değil, aynı zamanda bireyin içselleştirdiği ahlaki otoriteye karşı 
da bir başkaldırıdır. Kişi, uzun süre taşıdığı deve yüklerinden kurtulurken, kendi içinde yer etmiş 
vicdanın sesine de meydan okumaktadır. Bu vicdan, Nietzsche’ye göre çoğu zaman köle ahlakı 
sesidir; bireyi suçluluk duygusuyla yönlendiren, itaati erdem sayan bir içsel denetim 
mekanizmasıdır. Aslan bu sesi susturur, çünkü gerçek özgürlük ancak suçluluk duygusunun 
aşılmasıyla mümkündür.52 

Aslanın hayır’ı, yaratıcı yıkımın başlangıcıdır. Bu aşamada ruh, hâlâ olumsuzlama 
hâlindedir; yani kendi değerlerini henüz yaratmamıştır. Ancak yıkmadan yaratmak mümkün 
değildir. Nietzsche, bu nedenle aslanın işlevini yaratıcı bir ön-temizlik olarak görmektedir. 
Aslanın reddi, çocuk aşamasına geçiş için gerekli zemini hazırlamaktadır. Yani, “hayır” demek, bir 

 
49  Bernd Magnus, Nietzsche’s Existential Imperative, Bloomington: Indiana University Press, 1978, 85.  
50  Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, 49.  
51  Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, 50.  
52  Nietzsche, Ahlakın Soykütüğü Üzerine, 2013, 51; Deleuze, Nietzsche ve Felsefe, çev. Ferhat Taylan, İstanbul: 

Norgunk Yayıncılık, 2015, 135. 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

24 

tür evet’in ön koşuludur. Çünkü bireyin kendi iradesine, kendi yasasına ve kendi değerlerine 
“evet” diyebilmesinin önünü açmaktadır.53 

Nietzsche’nin aslan sembolü, modern bireyin otoriteyle ilişkisini sorgulama açısından da 
derin bir anlam taşır. Modern toplumlarda birey, artık açık bir dışsal otoriteye değil, görünmez 
biçimde işleyen toplumsal normlara, ideolojilere ve tüketim kültürüne boyun eğer. Bu durumda 
aslanın mücadelesi, yalnızca tarihsel dinî otoritelerle değil, çağdaş dünyanın görünmez 
efendileriyle de ilişkilendirilebilir. Dolayısıyla aslanın hayır’ı, her türlü toplumsal konformizme, 
düşünsel tembelliğe ve içselleştirilmiş otoriteye karşı bir direniş biçimidir. Sonuç olarak, aslan 
dönüşümü ruhun kendine ait bir irade kazanma aşamasıdır. Deve döneminde itaat eden ruh, 
aslan döneminde özgür iradeyi talep eder; bu özgürlük talebi, insanın kendi olma sürecinde 
zorunlu bir aşamadır. Fakat Nietzsche’ye göre aslanın görevi tamamlandığında, bu hayır’ın yerini 
bir “evet” almalıdır. Bu “evet”, çocuk aşamasında beliren yaratıcı masumiyetin habercisidir. 
Aslan, yıkımın asaletini taşır; ama yaratımın masumiyetine ancak çocuk ulaşabilir.54 Aslan eski 
değerleri parçalasa da yenilerini yaratamaz. Çünkü “hayır” demek yürek ister ama “evet” demek 
yani yaratmak bambaşka bir güç istemektedir.  

2.3. Çocuk: Yaratıcı Masumiyet ve Yeni Değerlerin İnşası 

Ruhun üçüncü ve son dönüşüm aşaması olan çocuk, yaratıcı masumiyetin, yeniden 
doğuşun ve yeni değerlerin kurucu iradesinin ifadesidir. Aslan aşamasında yıkıcı özgürlüğe ulaşan 
ruh, çocuk aşamasında artık yaratıcı bir olumlamaya yönelmektedir. Bu dönüşüm, sadece eski 
değerlerin reddiyle sınırlı kalmayan; aynı zamanda, yeni bir yaşam biçiminin, yaşamı olumlayan 
bir anlamın yeniden inşasını ortaya koymaktadır.55 

Nietzsche’nin sözleriyle, çocuk “bir başlangıçtır, bir unutuş, bir yeni doğuş, bir oyun, 
kendi kendine dönen bir tekerlek, ilk hareket ve kutsal bir evet’tir.”56 Bu tanım, ruhun artık 
yalnızca “hayır” diyebilen bir başkaldıran değil, “evet” diyebilen, yaratıcı bir varlık hâline geldiğini 
göstermektedir. Çocuk, otoriteye başkaldıran aslanın yıkımından doğan boşluğu doldurduğu için 
yıkılan değerlerin yerine yenilerini koyabilen yaratıcı öznedir. Burada söz konusu olan, nihilizmin 
aşılmasıdır: çünkü artık hiçbir değer kalmamış değildir, tersine, değer yaratma gücü insanın eline 
geçmiştir.57 

Nietzsche için bu aşama, üstinsan’ın doğuşuna zemin hazırlamaktadır. Çocuk, değerleri 
Tanrı, toplum veya gelenek gibi dışsal bir kaynaktan almayan, kendi değerlerini yaratabilen 
bireyin metaforudur.58 Onun masumiyeti, cahillikten değil, özgür yaratıcılıktan doğmaktadır. 
Masumiyet, yargılardan, suçluluk duygusundan ve olması gerekenin yüklerinden arınmış 
olmanın halidir. Bu anlamda çocuk, yaşamı olduğu gibi kabul etmekte ve yaşamın çelişkilerini, 
acılarını ve rastlantısallığını olumlayarak, yaşama “evet” diyebilen bir bilinç düzeyine 
ulaşmaktadır.59 Nietzsche’nin çocuk imgesi, aynı zamanda oyun kavramıyla iç içedir. Oyun, 
Nietzsche’de ciddiyetin karşıtı değil, yaratımın en yüksek biçimidir. Çocuğun oyun oynarken 

 
53  Walter Kaufmann, Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist, Princeton: Princeton University Press, 1974, 

307; Martin Heidegger, Nietzsche II, çev. David Farrell Krell, New York: Harper & Row, 1984, 110.  
54  Michel Foucault, Özne ve İktidar, çev. Işık Ergüden, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2005, 63-72; Nietzsche, Böyle 

Buyurdu Zerdüşt, 49-50. 
55  Karl Lowith, Nietzsche's Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same, çev. J. Harvey Lomax, California: 

University of California Press, 2023, 155.  
56  Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, 51.  
57  Heidegger, Nietzsche II, 215.  
58  Kaufmann, Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist, 200.  
59  Deleuze, Nietzsche ve Felsefe, 195.  



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

25 

dünyayı yeniden kurması, insanın da yaşamı yeniden biçimlendirme gücünü ifade etmektedir. 
Yaratıcı insan, tıpkı oyun oynayan çocuk gibi, kurallar koymakta sonra onları değiştirmekte ve 
hiçbir kurala mutlak bağlılık göstermemektedir. Bu oyun, özgürlüğün ve estetiğin birliği, hayatı 
bir sanat eserine dönüştürme eylemini oluşturmaktadır.60 

Bu aşamada ruhun dönüşümü, etik bir anlam da taşır. Çünkü çocuk, dışsal bir ahlaki 
sistemin değil, kendi içsel yasasının rehberliğinde yaşamaktadır. Nietzsche’nin üstinsan idealiyle 
de bağlantılı olarak, çocuk aşamasıyla kendini aşma sürecinin en ileri noktası belirtilmektedir. 
Birey, artık ne deve gibi itaat eden, ne de aslan gibi yalnızca yıkan bir varlıktır; o, yaratıcı bir özne 
olarak kendi dünyasının kurucusudur.61 

Modern düşünce bağlamında çocuk figürü, nihilizmin yıkıcı etkilerine karşı Nietzsche’nin 
sunduğu en güçlü cevaptır. Değerlerin çöküşüyle ortaya çıkan boşluğu karamsarlıkla değil, 
yaratıcı eylemle doldurmak gerektiğini savunmaktadır. Bu anlamda çocuk, yaşamın 
anlamsızlığını kabullenip ona anlam katan sanatçıdır; her anı bir yaratma anına 
dönüştürmektedir.62 Dolayısıyla çocuk, Nietzsche’nin yaşam felsefesinin özünü taşımaktadır. 
Yaşamı yadsımak yerine onu sevmek, yani amor fati: yazgını sevmek. Sonuç olarak, çocuk 
dönüşümü ruhun en yüksek olgunluk evresidir. Deve itaat eder, aslan reddeder, ama çocuk 
yaratır. Bu yaratım, hem varoluşsal hem etik bir eylemdir; bireyin özgürleşmesinin 
tamamlanmasıdır. Nietzsche’nin deyişiyle, “ancak bir çocuk olarak ruh, yaratabilir.”63 Çocuğun 
evet’i, varoluşun kendisine yöneltilmiş bir kutsama niteliği taşımaktadır.  Bu “evet”, üstinsanın 
da temel varoluş kipidir. 

3. Kendini Aşmak: Üstinsan’a Doğru 

Nietzsche’ye göre insanın en temel görevi, kendi varlığını aşarak daha yüksek bir bilinç 
düzeyine ulaşmaktır. Bu, dış dünyayı dönüştürmekten önce, insanın kendi iç dünyasını 
dönüştürmesiyle başlamaktadır. İnsan, kendisine yüklenen değerleri sorgulamadan taşıdığı 
sürece sürünün bir parçası olarak kalmaktadır. Ancak kendisiyle hesaplaşabilen birey, kendi 
sınırlarını zorlayarak özgürlüğe ulaşabilir. Nietzsche’nin üstinsan kavramı, tam da bu dönüşümün 
doruk noktasıdır, bireyin kendi varlığını biçimlendirme kudretine sahip olduğu bir bilinç hâlidir.64 

Kendini keşfetmek, insanın yalnızca kim olduğunu değil, kim olabileceğini de görme 
cesaretini gerektirmektedir. Bu süreçte birey, toplumun dayattığı güvenli kimliklerden 
sıyrılmakta ve sahici bir varoluşu deneyimlemek için belirsizliğin alanına adım atmaktadır. 
Nietzsche, “Kendin ol!” çağrısını bir öğüt değil, bir sorumluluk olarak görmektedir.65 Kişinin kendi 
değerlerini yaratması, onu hem özgür hem de sorumlu kılmaktadır. Çünkü özgürlük, yalnızca 
zincirlerinden kurtulmak değil; aynı zamanda kendi yasasını koyma gücüne sahip olabilmektir.66 

Üstinsan, başkalarının belirlediği anlamlarla yetinmeyen insandır. O, kendi yaşamına yön 
verme iradesine sahip olan kişidir. Bu anlamda üstinsan bir hedef değil, bir süreçtir; insanın 
sürekli yeniden doğuşudur. Nietzsche’nin ruhun üç dönüşümü öğretisinde deve, aslan ve çocuk 
figürleri bu sürecin aşamalarını göstermektedir: deve dayanma gücünü, aslan başkaldırıyı, çocuk 

 
60  Richard Schacht, Nietzsche, çev. Oğuz Karayemiş, İstanbul: Say Yayınları, 2024, 588.  
61  Ansell-Pearson, Kusursuz Nihilist, 71-72.  
62  Nehamas, Edebiyat Olarak Yaşam, 257.  
63  Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, 51. 
64  Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, 36-39. 
65  Nietzsche, Şen Bilim, 160-162.  
66  Deleuze, Nietzsche ve Felsefe, 155. 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

26 

ise yaratıcı masumiyeti nitelemektedir.67 İnsan, bu üç evre içinden geçerek kendini aşmak 
suretiyle yeni bir bilinç düzeyine ulaşmaktadır. 

Günümüz insanı, tıpkı Nietzsche’nin eleştirdiği modern birey gibi, çoğu zaman kendi iç 
sesini duyamayacak kadar dış etkilerin baskısı altındadır. Teknolojik hız, toplumsal onay arayışı 
ve yüzeysel mutluluk ideali, insanın kendi varlığıyla bağını zayıflatmaktadır. Nietzsche’nin 
düşüncesi, bu çağda insanın yeniden derinlik kazanması için bir uyarıdır. Kişi, kendi içindeki 
yaratıcı iradeyi fark ettiğinde yaşamını yeniden biçimlendirebilir. Bu irade, insanın hem acıyı hem 
de sevinci aynı bilinçle kabul etmesini sağlamaktadır; çünkü Nietzsche için yaşam, yalnızca 
mutlulukla değil, dayanıklılıkla da onaylanmalıdır.68 

Kendini aşma çabası, insana kendi varoluşunu yeniden kurma gücü vermektedir. Bu 
süreçte insan, sahip olduğu alışkanlıkların, korkuların ve sınırların ötesine geçmeyi 
öğrenmektedir. Kendini aşmak, bir yok oluş değil, daha güçlü bir benliğin doğuşudur. 
Nietzsche’nin kaderini sevme anlayışı, amor fati, bu yeniden doğuşun en derin halidir: insan, 
yaşamın tüm yönlerini, acılarını ve eksikliklerini bile sevmeyi başardığında, gerçekten 
özgürleşmiş olmaktadır.69 

Sonuçta Nietzsche’nin üstinsanı, insanın içsel olgunlaşmasının ve sahici özgürlüğün 
adıdır. Üstinsan, başkalarının tanımladığı bir ideali temsil etmez; o, insanın kendi içinden doğan 
bir olanaktır. İnsan, kendine ait bir anlam yaratabildiği ölçüde üstinsana yaklaşmaktadır. Bu da, 
yaşamı edilgen bir biçimde sürdürmek yerine, onu bilinçli bir seçimle, iradeyle ve cesaretle 
yeniden kurmayı gerektirmektedir. Böylece insan, Nietzsche’nin çağrısında olduğu gibi, kendi 
varlığının mimarı haline gelmektedir.70 

Sonuç 

Nietzsche’ye göre insan, varoluşunu anlamlandırmak ve kendi kimliğini kurmak istiyorsa 
önce kendisine dayatılan tüm değerleri sorgulamalıdır. Kişinin kendini keşfetmesi, hazır 
reçetelerin güvenli alanında değil, belirsizliğin ve yalnızlığın ortasında mümkündür. Deve, aslan 
ve çocuk dönüşümleri, insanın bu zorlu içsel yolculuğunun simgesel haritasını sunmaktadır: deve 
itaatin, aslan özgürleşmenin, çocuk ise yaratıcı yeniden doğuşun ruhudur. Bu dönüşüm, yalnızca 
tarihsel bir anlatı değil; günümüz insanının da varoluşsal pusulasıdır. Çünkü modern insan, tıpkı 
Nietzsche’nin eleştirdiği sürü insanı gibi, hâlâ dışsal otoritelerin, toplumsal beklentilerin ve dijital 
çağın dayattığı kimliklerin baskısı altındadır. Bu bağlamda Nietzsche’nin üstinsan düşüncesi, bu 
dönüşümün en ileri aşaması olarak görülebilir. Üstinsan, kendi değerlerini yaratabilen, yaşamın 
bütün ağırlığını bile sevgiyle taşıyabilen insandır. Fakat Nietzsche, hiçbir zaman “İşte üstinsan 
budur.” dememiştir; onun sözü bir hedefi değil, bir yönü göstermektedir. Dolayısıyla üstinsan, 
erişilmesi gereken sabit bir nokta değil, insanın sürekli kendini aşma iradesinin felsefi ifadesidir. 

Nietzsche’nin eserlerinde üstinsan, somut bir kişilik ya da örnek değil, insanın kendi 
sınırlarını aşma iradesidir. Bu nedenle günümüz insanı için üstinsan olmak, ulaşılması gereken bir 
hedef değil, üzerinde sürekli çalışılması gereken bir süreçtir. Nietzsche’nin bu figüre yüklediği 
vasıflar, güç istenci, yalnızlığa dayanma, yaşamı tüm yönleriyle onaylama, çağımızın insanına bir 
tür uyarı niteliğindedir. Modern insan, konfor ve güvenlik arayışına sığınarak kendi derinliğini 
unuturken, Nietzsche bize tam tersini salık vermektedir: zorlanmayı, belirsizliği ve sorumluluğu 

 
67  Magnus, Nietzsche’s Existential Imperative, 120. 
68  Heidegger, Nietzsche ve Batı Metafiziği, 59-107.  
69  Kaufmann, Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist, 275. 
70  Uygur, Güneşle, 297.  



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

27 

göze alabilen bir yaşam cesareti. Buzullarda ya da yanardağlarda yaşamaya gönüllü olmayı, yani 
varoluşun zorlu koşullarında bile kendi anlamını yaratabilmeyi öğütlemektedir. Dolayısıyla 
modern insanın payına düşen, bu yüksek ideali birebir gerçekleştirmek değil, o idealin yönünü 
rehber edinmek ve kendi düşüncesinin, değerlerinin ve yaşamının sorumluluğunu 
üstlenebilmektir. Üstinsanın izinden gitmek, artık dışsal otoritelerin değil, kendi bilincinin 
rehberliğinde bir yaşam kurma cesaretine sahip olmaktır. 

Bugünün bireyi için Nietzsche’nin çağrısı, kendi yaşamının sorumluluğunu üstlenme 
çağrısıdır. İnsan, başkalarının değerleriyle değil, kendi deneyimlerinin ve iradesinin rehberliğinde 
yaşamayı öğrenmelidir. Kendini gerçekleştirmek, dış dünyanın gürültüsünden sıyrılıp kendi iç 
sesini duymayı, kendi evet’ini yaratmayı gerektirmektedir. Bu süreçte kişi, deve gibi taşıdığı 
yüklerin bilincine varmalı; aslan gibi bu yüklerin zincirlerini kırmalı ve nihayet çocuk gibi yaşamı 
yeniden sevebilmelidir. Ancak o zaman insan, yaşamı tüm yönleriyle onaylayabilir, acıyı da 
sevinci de aynı güçle kucaklayabilir. Bu, Nietzsche’nin amor fati anlayışının, yani kaderini 
sevmenin, modern bir şeklidir. 

Kendisi olma cesareti, günümüz insanının en büyük eksikliğidir. Nietzsche’ye göre 
özgürlük, dış koşulların yokluğunda değil, bu koşullar içinde kendi anlamını yaratabilme 
kudretindedir. İnsan, her an yeniden doğmak, her gün kendi değerlerini yeniden kurmak 
zorundadır. Bu, bitmeyen bir yaratım sürecidir. Üstinsan, ulaşılması gereken bir nihai varlık değil; 
insanın kendini sürekli aşma iradesidir. Modern insan için bu, tüketim kültürünün 
yüzeyselliğinden, konformizmin rahatlığından ve dijital kimliklerin sahicilik yanılsamasından 
uzaklaşmak anlamına gelmektedir. 

En nihayetinde Nietzsche’nin felsefesi, bireye hem bir uyarı hem de bir davet 
sunmaktadır. “Kendin ol!” Bu, yalnızca bir slogan değil, insanın varoluşsal sorumluluğudur. 
Kişi, kendi içindeki deveye sabırla, aslana cesaretle, çocuğa ise sevgiyle yaklaşmalıdır. 
Ancak bu üç ruhun iç içe geçtiği yerde, insan kendi kaderini sevmeyi, yaşamı bir sanat eserine 
dönüştürmeyi ve sonunda kendine ait bir anlam yaratmayı başarabilir. 
Böyle bir yaşam, Nietzsche’nin de arzuladığı gibi, yenilenen, yaratıcı, özgür ve sahici bir insanın 
yaşamıdır. 
  



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

28 

KAYNAKÇA 

Ansell-Pearson, Keith. Kusursuz Nihilist. çev. Cem Soydemir. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1998. 

Aristoteles. Nikomakhos’a Etik. çev. Saffet Babür. Ankara: Bilgesu Yayıncılık, 2020. 

Assmann, Jan. Death and Salvation in Ancient Egypt. New York: Cornell University Press, 2005. 

Augustinus. İtiraflar. çev. Çiğdem Dürüşken. İstanbul: Alfa Yayınları, 2024. 

Aurelius, Marcus. Kendime Düşünceler. çev. Yunus Emre Ceren. İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları 2025. 

Deleuze, Gilles. Nietzsche ve Felsefe. çev. Ferhat Taylan. İstanbul: Norgunk Yayıncılık, 2015. 

Descartes, René. Meditasyonlar. çev. Çiğdem Dürüşken. İstanbul: Alfa Yayınları, 2024. 

Farabi. El-Medinetü’l-Fazıla. çev. Onur Özatağ. İstanbul: Kapı Yayınları, 2025. 

Foucault, Michel. Özne ve İktidar. çev. Işık Ergüden. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2005. 

Gilson, Étienne. The Christian Philosophy of St. Thomas Aquinas. Indiana: University of Notre 
Dame Press, 1994. 

Günay, Mustafa. Felsefe Tarihinde İnsan Sorunu. Adana: Karahan Kitabevi, 2010. 

Hegel, George Wilhelm Friedrich. Tinin Görüngübilimi. çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınevi, 
2010. 

Heidegger, Martin. Nietzsche II. çev. David Farrell Krell. New York: Harper & Row, 1984. 

Heidegger, Martin. “Nietzsche ve Batı Metafiziği”. Ahmet Demirhan (Ed.). Nietzsche ve Din (ss. 
59-107) içinde. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2002. 

Hesiodos. Theogonia - İşler ve Günler. çev. Sabahattin Eyüboğlu & Azra Erhat. İstanbul: Türkiye 
İş Bankası Kültür Yayınları, 2019.  

Homeros. Odysseia. çev. Azra Erhat & A. Kadir. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019. 

Homeros. İlyada. çev. Azra Erhat & A. Kadir. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2023. 

İlhan, Nilüfer. “Üstün İnsan Kavramı Merkezinde Açık Deniz Kenarında ve Yaban Romanları 
Üzerine Bir Karşılaştırma Denemesi”. A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 51, 
ss. 187-209, 2014.  

İmam Gazali. İhya-u Ulumiddin. çev. A. Serdaroğlu. İstanbul: Bedir Yayınları, 2006. 

Kahveci, Kutsi. “Grek Mistisizminde Ruhun Özgürleşme Süreci”. Atatürk Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Dergisi, 63, ss.163-182, 2019. 

Kant, Immanuel. Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi. çev. Ioanna Kuçuradi. Ankara: Türkiye 
Felsefe Kurumu Yayınları, 2020.  

Kantarcı Bingöl, Zeynep. Nietzsche’de Ahlak, Din ve Felsefe Eleştirisi. İzmir: Duvar Yayınları, 2021.  

Kaufmann, Walter. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton: Princeton 
University Press, 1974. 

Kierkegaard, Søren. Ya / Ya Da. çev. Nur Beier. İstanbul: Alfa Yayınları, 2023.  



Zeynep Kantarcı Bingöl 
 

29 

Laertios, Diogenes. Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri. çev. Candan Şentuna. İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları, 2019. 

Lao Tzu. Tao Te Ching. çev. S. Mitchell. Cambridge: Kyle Books, 2011. 

Locke, John. İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme. çev. Vehbi Hacıkadiroğlu. Ankara: Serbest Kitaplar, 
2023.  

Lowith, Karl. Nietzsche's Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same. çev. J. Harvey Lomax. 
California: University of California Press, 2023. 

Magnus, Bernd. Nietzsche’s Existential Imperative. Bloomington: Indiana University Press, 1978. 

Mevlana. Mesnevi. çev. Adnan Karaismailoğlu. Ankara: Akçağ Yayınları, 2012. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. “Self-Awareness and Ultimate Selfhood”. Religious Studies, 13(3), ss.319–
325, 1977. 

Nehamas, Alexander. Edebiyat Olarak Yaşam. çev. Cem Soydemir. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 
2000. 

Nietzsche, Friedrich. Şen Bilim. çev. Levent Özşar. Bursa: Asa Kitabevi, 2003. 

Nietzsche, Friedrich. Böyle Buyurdu Zerdüşt. çev. Murat Batmankaya. İstanbul: Say Yayınları, 
2010. 

Nietzsche, Friedrich. Güç İstenci. çev. Nilüfer Epçeli. İstanbul: Say Yayınları, 2010. 

Nietzsche, Friedrich. İyinin ve Kötünün Ötesinde. çev. Ahmet İnam. İstanbul: Say Yayınları, 2010. 

Nietzsche, Friedrich.  Ecce Homo. çev. İsmet Zeki Eyuboğlu. İstanbul: Say Yayınları, 2010.  

Nietzsche, Friedrich. Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu. çev. İsmet Zeki Eyuboğlu. İstanbul: 
Say Yayınları, 2011. 

Nietzsche, Friedrich. Ahlakın Soykütüğü Üzerine. çev. Ahmet İnam. İstanbul: Say Yayınları, 2013. 

Piero, Laurence Gane. Nietzsche-Felsefede Çığır Açan Bir Dâhiyi Anlamak İçin Çizgibilim. çev. 
Erkal Ünal. İstanbul: NTV Yayınları, 2014.  

Platon. Devlet. çev. Sabahattin Eyüboğlu & M. Ali Cimcoz. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, 2019.  

Radhakrishnan, Sarvepalli. Indian Philosophy. Londra: Forgotten Books, 2018.  

Rousseau, Jean Jacques. İtiraflar. çev. A. Kadir Paksoy. İstanbul: Doruk Yayınları, 2022. 

Safranski, Rüdiger. Nietzsche: Biographie Seines Denkens. Frankfurt: Fischer Verlag, 2015. 

Schacht, Richard. Nietzsche. çev. Oğuz Karayemiş. İstanbul: Say Yayınları, 2024. 

Schopenhauer, Arthur. İsteme ve Tasarım Olarak Dünya. çev. Levent Özşar. Bursa: Biblos 
Kitabevi Yayınları, 2005. 

Soccio, Douglas. Felsefeye Giriş Hikmetin Yapıtaşları. çev. Kevser Kıvanç Karataş. İstanbul: Kaknüs 
Yayınları, 2010. 

Spinoza, Baruch. Ethica. çev. Çiğdem Dürüşken. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2011. 

Taş, İslam. İslam Öncesi Türk Düşüncesinde Kozmogoni-Kozmoloji. Konya: Kömen Yayınları, 2011. 



Ruhun Dönüşümünden Benliğin Doğuşuna: Nietzsche’de Kendini Bulma Serüveni 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

30 

Toksöz, Hatice. “İbn Sînâ'nın Metafizik Sisteminde İrade ve İnsanın Özgürlüğü Problemi”. Milel 
ve Nihal, 9 (1), ss. 105-134, 2012.  

Uygur, Nermi. Güneşle. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 Cilt/Volume: 2     Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

  
Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 

 
The Answer to Today’s Quest for Well-Being: Philosophical Counseling   

 
Filiz Serdar Tuğut 

Maltepe Üniversitesi / Maltepe University 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü / Postgraduate Education Institute 

Felsefi Danışmanlık Yüksek Lisans Mezunu / Master’s Degree in Philosophical Counseling 
codeofmind.feliz@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-7067-1457 

 
Araştırma makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi/Received:  05/05/2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 29/12/2025 
Yayın Tarihi/Published: 30/12/2025 

 
Atıf/Cite As 

Serdar Tuğut, Filiz. “Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık”. Felsefix Uluslararası Felsefi 
Danışmanlık ve Etik Dergisi. 2 (2), 2025, 31-51.  

 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Copyright & License: Authors publishing with the 
journal retain the copyright to their work licensed 
under the CC BY-NC 4.0. 
 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış 
ve intihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by 
iThenticate and no plagiarism detected. 

 
Etik Beyan: Yayınlanan makalelerde Araştırma ve 
Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on 
Publication Ethics)’un Editör ve Yazarlar için 
yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate 
alınmıştır. 

Ethical Statement: Research and Publication 
Ethics were complied with in the published 
articles; International standards published by 
COPE (Committee on Publication Ethics) for 
Editors and Authors have been taken into account. 

 



ÇAĞIMIZIN İYİ OLUŞ ARAYIŞINA YANIT: FELSEFİ DANIŞMANLIK1* 
ÖZ 

Antik çağlardan günümüze insanın peşinde olduğu en temel arayışlar “iyi” kavramı bağlamında şekillenir. “İyi” farklı 
dönemlerde erdem, doğa, toplum, Tanrı gibi farklı kavramlarla ilişkilendirilir. Günümüzde “iyi” sıklıkla hazlar, sayısal 
veriler, hedefler gibi değerlerle bağlantılandırılır. Hızla değişen yaşam pratikleri, geleneksel değer sistemlerinin 
çözülmesi, toplumsal bağların zayıflaması, parçalanmışlık ve akışkanlık gibi faktörlerin etkisiyle günümüz insanı “iyi 
oluş”tan (eudaimonia, kendini gerçekleştirme) uzaklaşarak varoluşsal bir yönsüzlükle karşı karşıya kalır. Varoluşsal 
yönsüzlük, yaşam pratiklerinin belirsizleşmesine, kimliklerin parçalanmasına, ahlaki olarak ikilemlerin artmasına ve 
yaşamın anlamına dair kaygıların artmasına neden olur. Yaşanılan yönsüzlük ve belirsizlikler yalnızca psikolojik 
düzlemde ele alınamayacak kadar derinliklidir. Bu doğrultuda makalenin amacı günümüz insanının yaşadığı krizleri 
kapsamlı olarak değerlendirebilecek felsefi danışmanlık bağlamında ele almak, felsefi danışmanlık ilke ve 
yöntemleriyle bireyin felsefi bakış açısı kazanabileceğini vurgulamak, iyi oluş arayışında felsefi bakış açısının bireye 
rehberlik edebilecek yetkin ve etkili yaşam pratiği olduğunun altını çizmektir. Felsefi danışmanlık varoluş, kimlik, etik, 
anlam gibi kırılmaları ve kopuşları birer semptom olarak tanımlamanın ötesinde bu krizleri bireyin kendisiyle ve 
yaşamla kurduğu ilişkinin temel göstergeleri olarak değerlendirir. Birey semptomların taşıyıcısı olmaktan çok 
sorgulayan, düşünen, anlam arayan bir öznedir. Felsefi danışmanlık öznenin ruhsal iyileşmesinden çok bireyin düşünsel 
yapısını, kavramsal dünyasını, değer sistemini ve yaşam felsefesini anlamaya çalışır. Sokratik yöntem, kavramsal 
analiz, mantıksal çelişki tespiti ve sorgulama gibi felsefi yöntemlerle birey, kendi içsel çatışmalarına farklı açılardan 
bakabilme, bu çatışmaları çözümleyebilme ve yaşamına daha tutarlı bir yön verebilme becerisi kazanır. Bu yönüyle 
felsefi danışmanlık, bireyin yalnızca krizden çıkmasını değil; krizle birlikte kendi özünü fark etmesini, içsel özgürlüğünü 
ve etik sorumluluğunu keşfetmesini sağlar. Bu farkındalık ve keşifler, iyi oluşu anlık hislerin ötesine taşır ve ontolojik 
olarak konumlandırır. Makalede, günümüzde varoluşsal belirsizliklerin yarattığı sorunlar, dört ana kriz çerçevesinde 
incelenir: Varoluşsal kriz, kimlik krizi, etik kriz ve anlam krizi. Her bir kriz, seçilen filozofların görüşleriyle ilişkilendirilerek 
çözümleyici bir çerçeveye oturtulur. Varoluşsal kriz bağlamında Jean-Paul Sartre’ın “özgürlük ve sorumluluk” fikri ile 
Martin Heidegger’in “kaygı ve otantiklik” kavramları, krizleri dönüşüm potansiyeli taşıyan bir zemin olarak ele alır. 
Kimlik krizinde, Theodor W. Adorno’nun “kültür endüstrisi eleştirisi” ile Alasdair MacIntyre’ın “anlatı kimliği”, bireyin 
yaşam öyküsüne etik ve tarihsel bir bütünlük kazandırarak özgünleşmesini mümkün kılar. Etik krizde, Aristoteles’in 
“erdem etiği” ve Albert Camus’nün “başkaldırı etiği” ile bireyin karar alma süreçleri kavramsal netlik ve etik cesaretle 
yeniden inşa edilir. Anlam krizinde ise Viktor Frankl’ın “logoterapisi” ve Baruch Spinoza’nın “içkinlik felsefesi” ile birey 
yaşamla uyum içinde, akıl temelli bir anlam bulabilir. Felsefi bakış açısının bireyin iyi oluşuna katkıları, dört başlık 
altında kavramsallaştırılır: kavramsal netlik ve düşünsel farkındalık; etik tutarlılık ve karar yetisi; otantik kimlik ve 
yaşam yönelimi; bütüncül anlam ve esneklik kapasitesi. Bu çerçevede iyi oluş, yalnızca duygusal denge ya da mutluluk 
olarak değil; etik süreklilik, anlatısal bütünlük ve düşünsel açıklık ile kurulan bir varoluş biçimi olarak tanımlanır. Felsefi 
danışmanlık, bu anlamda bireyi yalnızca “iyi hissetmeye” değil, “iyi yaşamaya” yönlendiren bir düşünce pratikliği 
sağlar. Bu, sadece bireysel değil kollektif yaşamın da temel pratiklerini oluşturur. Sonuç olarak bu makale bireyin, 
felsefi danışmanlık yoluyla düşünsel, ahlaki ve varoluşsal esneklik geliştirerek yaşamını dönüştürebileceğini ve bu 
sayede toplumsal bağlamda da anlam ve değer üreten bir iyi oluşa ulaşabileceğini vurgular. 

Anahtar Kelimeler: Felsefi Danışmanlık, İyi Oluş, Varoluşsal Kriz, Etik Kriz, Kimlik Krizi, Anlam Arayışı, Sokratik Diyalog 

THE ANSWER TO TODAY'S QUEST FOR WELL-BEING: PHILOSOPHICAL COUNSELING 
ABSTRACT 

Since antiquity, the fundamental human quest has been shaped around the concept of the “good.” While the notion 
of the good has historically been linked to concepts such as virtue, nature, society, or God, in contemporary times it is 
often associated with pleasures, quantitative metrics, and achievement-oriented values. The rapid transformation of 
life practices, the dissolution of traditional value systems, weakening social bonds, and the prevalence of 
fragmentation and fluidity have contributed to an existential disorientation, distancing modern individuals from a 
state of wellbeing (eudaimonia, human flourishing).  This existential disorientation manifests as a loss of direction in 

∗ Bu makale, Maltepe Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe Anabilim Dalı’nda Prof. Dr. Güncel Önkal’ın 
danışmanlığında yürütülen ve yayımlanmamış olan Erdem Etiği Bağlamında İyi-Oluş Kavramının Felsefi 
Danışmanlıktaki Yeri (Filiz Serdar, Maltepe Üniversitesi, 2022) adlı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

32 

life practices, fragmentation of identity, increased moral dilemmas, and intensified anxieties about the meaning of 
life. These crises cannot be fully addressed within a merely psychological framework, as they reflect deeper ontological 
and ethical ruptures. This article aims to explore such contemporary crises through the lens of philosophical 
counseling, emphasizing that the principles and methods of philosophical practice can enable individuals to cultivate 
philosophical perspectives that support their search for well-being. Philosophical counseling approaches existential, 
ethical, and identity ruptures not merely as symptoms but as reflections of one’s relationship to self, others, and life 
itself. Rather than treating the individual as a passive carrier of symptoms, it regards them as an autonomous 
subject—capable of questioning, thinking, and seeking meaning. Philosophical counseling does not primarily aim at 
psychological healing; rather, it seeks to understand the individual's cognitive structures, conceptual frameworks, 
value systems, and life philosophy. Through philosophical methods such as Socratic dialogue, conceptual analysis, 
identification of logical inconsistencies, and reflective questioning, individuals can examine their inner conflicts from 
new angles, work through these tensions, and attain a more coherent and intentional life direction .In this sense, 
philosophical counseling enables not merely crisis resolution, but also facilitates self-recognition, the discovery of inner 
freedom, and the cultivation of ethical responsibility. This process redefines well-being not as a transient emotional 
state but as an ontologically grounded mode of existence. The article analyzes the existential dilemmas of 
contemporary life under four core crises: the existential crisis, the identity crisis, the ethical crisis, and the meaning 
crisis. Each of these is examined in relation to selected philosophical perspectives. Jean-Paul Sartre’s notions of 
“freedom and responsibility” and Martin Heidegger’s concepts of “anxiety and authenticity” offer transformative 
ground for addressing existential crisis. In identity crisis, Theodor W. Adorno’s critique of the “culture industry” and 
Alasdair MacIntyre’s idea of “narrative identity” help restore ethical and historical integrity to personal narratives. 
Ethical crisis is addressed through Aristotle’s “virtue ethics” and Albert Camus’s “ethics of revolt,” emphasizing 
conceptual clarity and moral courage in decision-making. The crisis of meaning is explored through Viktor Frankl’s 
“logotherapy” and Baruch Spinoza’s “philosophy of immanence,” enabling the individual to find rational and 
harmonious alignment with life.The contributions of the philosophical perspective to the well-being of the individual 
are conceptualized under four dimensions: conceptual clarity and intellectual awareness; ethical coherence and 
decision-making capacity; authentic identity and life orientation; and integrative meaning and the capacity for 
flexibility. Within this framework, well-being is not merely emotional balance or happiness, but a mode of existence 
constituted by ethical continuity, narrative integrity, and intellectual lucidity. Philosophical counseling thus becomes 
a practice that guides individuals not only to “feel well” but to “live well”—a praxis that also lays the groundwork for 
a more conscious and meaningful collective life. In conclusion, the article highlights that through philosophical 
counseling, individuals can cultivate cognitive, moral, and existential flexibility, transform their lives, and attain a well-
being that is capable of generating meaning and value within a broader social context. 

Keywords: Philosophical Counseling, Well-Being, Existential Crisis, Ethics Crisis, Identity Crisis, Search for Meaning, 
Socratic Dialogue 

Giriş 

İnsanlık tarihi dünyayı anlama ve dönüştürme çabasının ötesinde yön bulma arayışı ile 
de şekillenmiştir. Bilimsel buluşlar, hızlı değişimler, kültürel etkileşimler, sosyolojik ve ekonomik 
sistemler insanın anlama, dönüştürme ve yön bulma eğilimlerinin hem sonucu hem de nedeni 
olarak karşımıza çıkar. İnsanın hem etkin olduğu hem de etkilendiği bu etkileşim alanı insanın 
hem kendisiyle hem de yaşamla bağını şekillendirir. Bu etkileşim aynı zamanda insanın 
arayışlarına da yön verir. Günümüzde gelinen noktada bu etkileşim hem karmaşıklaşmış hem de 
parçalanmıştır. A. MacIntyre’ın “fragmanlar” çağı olarak nitelendirdiği bütünlükten uzak modern 
yaşam ve modern yaşam pratikleri kimliklerin parçalanmasına, geleneksel anlatıların 
çözülmesine, kolektif aidiyetler ise yerini bireysel belirsizliklere bırakmıştır.2 Bu durum Z. 
Bauman’ın ifadesiyle “akışkan modernlik” çağında bireyin köksüzleşmesine neden olmuştur.3 

Birey belki de tarihte ilk kez bu kadar serbest ama aynı zamanda bu kadar da yönsüz 
kalmıştır. Geleneğin buyurgan ve sarıp sarmalayan yapılarından sıyrılan insan özgürlükle 
donanmış ancak kendilikle temasını yitirmiştir. Nietzsche’nin ilanıyla Tanrı’nın ölümünden kalan 

 
2  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde: Bir Ahlak Teorisi Çalışması, çev. Müttalip Özcan, İstanbul: VakıfBank Kültür 

Yayınları, 2019, 19, 169, 519 
3  Zygmunt Bauman, Akışkan Modernite, çev. Sinan Okan Çavuş, İstanbul: Can Sanat Yayınları, 2017, 130 



Filiz Serdar Tuğut 

 

33 

şey yalnızca değerlerin çöküşü değil, yön veren bir anlatının ve anlamın da yokluğudur. Artık 
birey neyi neden yaşadığını anlamlandıramamakta, pusulasını yitirmiş bir halde ne yapacağını 
bilmemektedir. Bu durum psikolojik bir temelde yalnızca kimlik bunalımı olarak ele alınamayacak 
kadar derin ontolojik bir açmazdır; artık birey kendisini temellendirecek, düşünsel, etik ve 
anlamlı bir bağlamdan kopuktur. 

Günümüzde bireyin deneyimlediği açmaz ve kopukluklar yalnızca ruhsal rahatsızlıklar 
bağlamında ele alınamayacak kadar katmanlı, çok boyutlu ve derinliklidir. Birey, içinde 
yaşadığımız çağda bir taraftan hız, verimlilik ve performans ölçütleriyle sınandığı diğer taraftan 
da kimliğini, pusulasını ve yaşamın anlamını sürekli sorgulamaya zorlandığı bir ortamda varlığını 
sürdürmeye çalışmaktadır. Dolayısıyla çağımız bireyinin krizi yalnızca ruhsal, zihinsel ya da 
bedensel değil, varoluşsal, etik, epistemolojik ve ontolojik bir sorunsallar bütünüdür. Bu sorunlar 
bireyin kimlik dağılması, anlam boşluğu, etik yönelim kaybı ve geleceğe dair umudun yitimi gibi 
olgularla kendini göstermektedir.  

Modern ruhsal çalışmalar altında yapılan uygulamalar, bu sorunlara çeşitli teknik ve 
yöntemlerle yaklaşarak bireyin duygusal bütünlüğünü sağlamayı ve işlevselliğini artırmayı 
hedefler.4 Ancak bireyin yaşamla kurduğu ilişki yalnızca öznel-duygusal iyilik haliyle sınırlı 
değildir. Birey aynı zamanda düşünsel, etik, varoluşsal düzeyde anlam arayışındadır. Tam da bu 
noktada devreye felsefi danışmanlık girer ve bireyin düşünsel, ruhsal ve bedensel bütünlüğü 
yeniden kurabilmesi için kavramsal, eleştirel ve diyalektik bir alan açarak tüm bu çıkmazları 
felsefi bir sorgulamayla ele alır. Felsefi danışmanlık, bireyi “hasta" ya da yalnızca “problemin 
taşıyıcısı” olarak değil, kendi yaşamını sorgulayan, düşünen ve anlamlandırabilen bir özne olarak 
görür.5  

Özne olan danışan felsefi danışmanlık sürecince içinde bulunduğu çelişkileri, kavramsal 
bulanıklıkları ve yaşamına yön veren örtük inanç ve değer sistemlerini açığa çıkararak 
dönüştürebilir.6 Bu dönüşümün olanağını sağlayan, felsefi danışmanlığın temelinde yer alan 
Sokratik diyalog yöntemidir. Danışan ile danışman arasında kurulan diyalog, bireyin yalnızca 
sorunlarına ilişkin değil, aynı zamanda varoluşuna dair derin bir iç görü geliştirmesini mümkün 
kılar. Felsefi danışmanlık bu yönüyle iyileştirici olmasının ötesinde dönüştürücü bir pratik olarak 
karşımıza çıkar. Bu dönüşüm bireyin acıdan uzak ya da mutlu olmasını sağlayacak bir iyi oluşun 
ötesinde anlamlı, erdemli ve özgün bir yaşam sürme kapasitesini hayata geçirebileceği bir iyi 
oluşu mümkün kılar. 

Felsefi danışmanlık, kriz ve çıkmazları yalnızca psikolojik bir rahatsızlık olarak değil, 
bireyin anlam ve inanç dünyasında yaşadığı kırılma ve dağılmalar olarak görür. Bununla birlikte, 
her kriz aynı derinlikte ve nitelikte değildir. Felsefi danışman, karşısındaki kişinin yaşadığı 
yönsüzlüğü bir varoluşsal çağrı olarak değerlendirebilmek için, bu deneyimin özünde anlam, 
değer veya kimlik sorgusu barındırıp barındırmadığına dikkat eder. Bu ayrım, felsefi 
danışmanlığın psikolojik müdahalelerden temel farkını oluşturur ve danışmanın süreci etik bir 

 
4   Ben. J. Smith, Kwok Cho Tang ve Don Nutbeam, “WHO Health Promotion Glossary: New Terms,” Health Promotion 

International Advance Access, 21, 2006, 340–345, Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025, doi:10.1093/heapro/dal033. 
5  Peter B. Raabe, “What is Philosophical Counselling,” 2021, Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025,  
https://peterraabe.ca/what.html 
6  Ran Lahav, “Philosophical Counselling as a Quest for Wisdom,” Practical Philosophy, 2001, 6–19, Erişim Tarihi: 

Haziran 24, 2025, http://www.practical-philosophy.org.uk/ 
 

https://peterraabe.ca/what.html
http://www.practical-philosophy.org.uk/


Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

34 

bilinçle konumlandırmasını sağlar.7 Bu varoluşsal çağrı, felsefi danışmanlık süreci boyunca 
kavramsal netlik, eleştirel düşünme ve bilinçli farkındalık aracılığıyla kendilik bilgisine, değerlerde 
açıklığa ve yaşam yönelimine dönüşür. En nihayetinde bu dönüşüm, öznel bir iyi oluşun ötesinde, 
yaşamın bütününe yayılan bir iyi oluşa evrilir. 

Makalenin temel araştırma sorusu bu çerçevede netleşir: Felsefi danışmanlık, günümüz 
bireyinin yaşadığı çok yönlü krizleri nasıl değerlendirir ve bireyin iyi oluşuna nasıl katkı sağlar? Bu 
sorudan hareketle çalışmanın temel amacı felsefi danışmanlığın iyi oluşla bağlantısını 
vurgulamaktır. Bunun için öncelikli olarak, felsefi danışmanlığın doğası, yöntemleri ve günümüz 
kriziyle bağlantısı ele alınır. Bu bağlantı, felsefi danışmanlığın iyi oluşla kurduğu ilişkileri de göz 
önüne alınmasını sağlar. Felsefi danışmanlık ve iyi oluş bağlantısını daha sistematik olarak 
kurabilmek için günümüz kırılımları dört temel kriz şeklinde ele alınır; varoluş, kimlik, etik ve 
anlam krizi. Makalede bu krizler, felsefi danışmanlık sürecinde bireyin iyi oluşunu etkileyen 
merkezî tartışma alanları olarak değerlendirilir. Bu değerlendirmelerde hem krizleri hem de iyi 
oluşu farklı bağlamlarda ele almak ve felsefi danışmanlığın iyi oluşla ilişkisini temellendirmek 
amacıyla Sartre, Heidegger, Adorno, MacIntyre, Aristoteles, Camus, Frankl ve Spinoza gibi 
filozoflardan hareket edilir. 

Makalenin kuramsal arka planı, belirtilen düşünürlerin kavramları etrafında şekillenir: 
Jean-Paul Sartre’ın özgürlük ve sorumluluk anlayışı, Martin Heidegger’in “Dasein” ve kaygı 
kavramları, Theodor Adorno’nun kültür endüstrisi eleştirisi, Alasdair MacIntyre’ın erdem ve 
anlatı kimliği yaklaşımı; Aristoteles’in eudaimonia öğretisi, Albert Camus’nün absürd ve 
başkaldırı felsefesi, Viktor Frankl’ın logoterapisi ve Baruch Spinoza’nın akla, doğaya uygun yaşam 
düşüncesi, bu makalede kurucu roller üstlenir.  

Makalede, kuramsal arka plan aynı zamanda felsefi danışmanlıkta kullanılabilecek 
yöntemler olarak da ele alınır. Felsefi danışmanlık sürecinde kullanılan yöntemler bireyin 
sorunlarına çözüm üretmenin ötesinde bireyin bu sorunlarının arkasındaki değer çatışmalarını 
ve düşünsel kopuklukları görünür kılarak bireyin kendisiyle ve yaşamla kurduğu ilişkiyi 
derinleştirmesini sağlar. En nihayetinde bu makale, felsefi danışmanlığın bireysel gelişim, öznel 
mutluluk gibi parçalı ve köksüz iyi oluş pratiklerinin ötesinde bireye varoluşsal otantiklik, etik 
sorumluluk ve anlam üretimi gibi sağlam temeller üzerine oturtabileceği bir iyi oluş sağlamada 
en etkin ve yetkin pratik olduğunu ileri sürmektedir. Bu yönüyle felsefi danışmanlık bireyi sadece 
iyi hissetmeye değil, aynı zamanda iyi olmaya, iyi yaşamaya, iyi düşünmeye, iyi davranmaya 
yönlendiren bütüncül bir felsefi uygulamadır. 

1. Felsefi Danışmanlığın Doğası ve İyi Oluşla Bağlantısı 

Felsefi danışmanlık, felsefenin hem teorik hem de pratik boyutlarının kesiştiği, felsefenin 
yaşamla bağını tekrar hatırlatan uygulamalı bir felsefe alanıdır. Felsefenin yaşamla iç içeliği 
felsefenin doğası gereğidir. Yaşama dair olana, bitene, olmayana, olamayana dair düşünme, 
kavramlar ve yöntemlerle derinlemesine sorgulama, farklı bakış açıları geliştirme, felsefe 
yapmanın karakteristik özelliklerindendir. O nedenledir ki felsefi danışmanlık psikolojinin ve 

 
7  Lou Marinoff, Prozac’ı Bırak Platon’a Bak: Felsefe Terapisi (çev. Ezgi Başer). İstanbul: Profil Kitap, 2015, ss. 56–64; 

Schuster, S. C. (1999). Philosophy Practices as Alternative Ways to Well-being. Radical Psychology, 1(1). 
https://www.radpsynet.org/journal/vol1-1/Schuster.html; Gerd B. Achenbach. (2004). “Beyond-Method” 
Method. International Journal of Philosophical Practice, 2(2). Retrieved October 10, 2025, from 
https://2021.npcassoc.org/docs/ijpp/ZinaichOnAchenbach.pdf; Peter B. Raabe. (2021). A Brief History of 
Philosophical Counselling. Retrieved June 24, 2025, from https://www.peterraabe.ca/history.html 

 

https://www.radpsynet.org/journal/vol1-1/Schuster.html?utm_source=chatgpt.com
https://2021.npcassoc.org/docs/ijpp/ZinaichOnAchenbach.pdf
https://www.peterraabe.ca/history.html


Filiz Serdar Tuğut 

 

35 

psikoterapik yöntemlerin doğasından ayrılır. 8 Hasta, tanı, teşhis, iyileşme, yaşamı projelendirme 
gibi kavramların ötesine geçer. 

Felsefi danışmanlık, felsefi gelenek ve yöntemlerden hareket ederek bireylerin 
yaşamlarını daha derinlemesine anlamalarına yardımcı olur. Danışan, kendi düşünce süreçlerini 
yönlendirebilme ve kavramsal düzeyde çözümleyebilme yetisine sahip bağımsız bir birey olarak 
görülür.  Kavramsal düzeyde çözümleyebilme yetisi, felsefi danışmanlığın gücünü oluşturur. 
Felsefi danışmanlığın gücü, bireyin etik, epistemolojik ve varoluşsal alanlardaki kararsızlıklarını 
kavramsal düzeyde çözümleyebilme kapasitesinde yatar.   

Danışan felsefi danışmanlık süresi boyunca düşünsel süreçlerine, kavramlarına, yaşamı 
anlamlandırma biçimlerine ve bakış açılarına odaklanır. Bu odaklanma sayesinde yaşamla ilgili 
temel sorularını felsefi bakış açısıyla değerlendirme yetisi kazanır. Felsefi bakış açısı geliştiren 
danışan bu süreçte kavramlarıyla, düşünceleriyle, duygularıyla da hesaplaşır. Bu hesaplaşma 
yaşamla kurdukları bağı güçlendirir. Felsefi danışmanlık seansları sonucunda danışanlar değer ve 
anlam örüntülerinin perdesini aralayarak kendileriyle ve yaşamla yeniden tanışabilir ve yaşamın 
akışında esneklik kazanabilirler. Felsefi danışmanlığın bu esnekliği kazandırabilmesinin nedeni 
temel ilke ve yöntemleridir. 

1.1 Felsefi Danışmanlığın Temel İlkeleri ve Yöntemleri 

Felsefi danışmanlık, klasik psikoterapilerden farklı olarak semptomlardan çok 
kavramlarla, duygusal çözülmelerden çok düşünsel bulanıklıklarla çalışır. Felsefi danışmanlığın 
bir terapiden çok bir düşünsel rehberlik uygulaması olduğuna ilk dikkat çeken, Gerd 
Achenbach’tır. 1981 yılında Alman filozof Achenbach tarafından sistematik hâle getirilen felsefi 
danışmanlık yaklaşımı, bireyin karşılaştığı sorunlara dair düşünsel zeminleri açığa çıkarmayı 
amaçlar9.  

Bu noktada felsefi danışman, bir uzman ya da otorite değil; Sokrates geleneğinden gelen 
bir eşlikçi olarak görevini yürütür. Danışan ise bu süreçte aktif bir öznedir ve kendi yaşamını 
sorgulayabilme yetisine sahiptir.  Danışman ile danışan arasındaki sorgulama süreci, felsefi 
danışmanlığın temel ilkeleri üzerinden ilerler. Felsefi danışmanlığın temel ilkelerine dair farklı 
görüşler olsa da burada ele alınan temel ilkeler ortak ilkeler olarak özetlenebilir.  

Ele alınan ilk ilke yansıtıcı diyalogtur. Danışman ne bir otorite ne bir yol göstericidir; bir 
“yansıtıcı”, bir “kolaylaştırıcı”, “eşlikçi” olarak danışanın kendi içsel bilgelik kaynaklarına 
ulaşmasına yardımcı olur. İkinci ilke, eleştirel ve sorgulayıcı düşünmedir. Bu ilkeden hareketle 
danışanın düşüncelerini doğrudan değiştirmek veya onu yönlendirmek yerine onun kendi 
süreçlerini sorgulamasına, varsayımlar, inançlar ve değerlerini yeniden gözden geçirmesine 
yardımcı olur. Üçüncü ilke olarak ele alınabilecek ilke, danışanın özerkliği10 ve bireysel 
yetkinliğidir. Her danışan kendine özgü özellikleri ve yetkinlikleriyle kendi kararlarını kendisi 
verir. Bu ilke seanslar süresinde danışanın eylemlerini ve kararlarının felsefi temellerini anlamaya 
başladığında daha bilinçli tercihler yapmasının önünü açar. Böylece danışanın kendi yaşamı ve 
seçimleriyle ilgili sorumluluğu almasının imkanı doğar. Dördüncü ilke ise netlik sağlama ve 
kavramsal açıklıktır. 11 Bu ilke kavramsal belirsizliklerin giderilmesini sağlayarak danışanın 
yaşadığı bilişsel karmaşayı netleştirmeye imkan tanır. Terimleri, kavramları ve dünya görüşü 

 
8  Raabe, A Brief History of Philosophical Counselling 
9  Raabe, A Brief History of Philosophical Counselling 
10  Lydia. B. Amir, “Three Questionable Assumptions of Philosophical Counseling,” International Journal of 

Philosophical Practice, 2, 2004, 58–81. Erişim tarihi: Haziran 24, 2025,  https://doi.org/10.5840/ijpp2004214 
11  Marinoff, Prozac’ı Bırak Platon’a Bak, 56–64. 

https://doi.org/10.5840/ijpp2004214


Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

36 

netlik kazanan danışan, tercihlerinde daha kararlı ve daha uyumlu hale gelebilir. Bu ilkeler, felsefi 
danışmanlığı terapötik veya davranışsal müdahalelerden ayıran temel çizgileri oluşturur. 

 Felsefi danışmanlığın temel ilkeleri, kullanılan tüm yöntemlerde ortaklık taşır. Kullanılan 
en temel yöntemlerden biri Sokratik yöntemdir. Platon’un Theaitetos, Apologia ve Menon 
diyaloglarında kullanılan ana sorgulama yöntemidir. Sokrates’in ebelik yöntemi olarak 
adlandıran bu diyalog yöntemini felsefi danışmanlıkta sıklıkla kullanan Peter Raabe’dir. 
Raabe’nin her konu ve sorun için kullandığı yegane yöntemdir Sokratik ebelik. Bu yöntem 
sayesinde danışan içsel bilgeliğini ve erdemlerini keşfeder. Platon’un diyaloglarında geçen 
Sokratik diyalog temel olarak şu aşamalardan oluşur denebilir: Doğrudan sorgulama, 
varsayımların açığa çıkarılması, tutarsızlıkların ortaya çıkarılması, alternatif görüşler üretilmesi. 
İlk aşama olan doğrudan sorgulamada, danışanın belirttiği düşünceler sorgulanır. Konuyla ilgili 
belirtilen düşünce ve tanım sorgulanır. İkinci aşamada ise varsayımlar açığa çıkarılır. Danışanın 
farkında olmadığı inanç ve yargı kalıpları gözler önüne serilir. Üçüncü aşamada tutarsızlıkların 
belirlenmesiyle düşüncelerdeki çelişik durumlar ortaya çıkartılır. Son aşamada ise daha geniş bir 
perspektiften bakması sağlanır.  

Ele alacağımız diğer bir yöntem Ran Lahav’ın dünya görüşü analizidir.12 Dünya Görüşü 
analizi aslında anlamlar dünyasının haritalandırılmasıdır. Lahav’a göre, sıkıntılar çoğunlukla 
bireyin dünya görüşüyle gerçek arasındaki uyumsuzluktan kaynaklanmaktadır. Herkesin dünya 
hakkında yaşamla ilgili belirli bir resmi vardır. Ancak bu resim gerçekle çoğu zaman uyuşmaz ve 
kişi bu uyuşmazlık arasında sıkışır. Bireyin farkında olmadığı inançları ve düzlemi bu sıkışıklığın 
nedenidir. Danışmanlık sürecinde bireyin farkında olmadığı inançları ortaya çıkartılıp analiz 
edilerek kendi durduğu düzlemi fark etmesi sağlanır. Diyalog yoluyla danışanın kendi yaşamına 
farklı açılardan bakması sağlanır ve danışan, mevcut düşünsel konumunu anlayarak bunu 
değiştirebileceğini fark eder. Kendisini ve dünyadaki konumunu, bakış açısını yeniden 
değerlendirme şansı yakalar. Dünya görüşünün fark edilmesi ve genişlik kazanması danışanın 
kendisiyle ve dış dünyayla daha uyumlu olmasına olanak tanır. 

Lou Marinoff’un PEACE (Problem, Emotions, Analysis, Contemplation, Equilibrium) 
modelinde ise danışanın yaşadığı temel sorun net bir şekilde tanımlanır.13 Karmaşık ve zorlayıcı 
durum netleşir böylece danışanın olayları, eylemleri nesnel bir şekilde görmesi sağlanır. İkinci 
aşamada sorun karşısında hissedilen duygular keşfedilir. Danışan, verdiği duygusal tepkileri 
anlamlandırmaya çalışır. Analiz aşamasında sorunun ve duyguların nedenleri analiz edilir. 
Sorunun kökenine felsefi bir perspektiften inilir, temel inançlar, varsayımlar ve düşünce kalıpları 
masaya yatırılır.  Daha sonra danışanın yeni bakış açısı kazanması için yaşam görüşü farklı bakış 
açılarıyla yeniden değerlendirilir. Böylece danışan alternatif bakış açısı kazanır. En nihayetinde 
son aşama olan   denge aşamasında danışan, zihinsel ve duygusal olarak içsel bir huzura kavuşur. 
Danışan, artık problemi net olarak görmüş, başa çıkma mekanizmaları geliştirmiş ve gelecekte 
benzer durumlara karşı etkili alternatifler geliştirebilmiştir. 

Elliot Cohen ise mantık temelli bir yöntem (Logic Based Therapy) benimseyerek 
danışanın düşünsel örüntüleri üzerine odaklanır. Bu yöntem danışanın mantıksal çelişkilerini fark 
etmesi üzerine yoğunlaşır ve altı sistematik adımdan oluşur: İlk aşmasında danışanın duygusal 
veya davranışsal akıl yürütmesi pratik bir tasım şeklinde kurulur, ikinci aşamada öncüller kişisel 
ve kişilerarası mutluluğu kanıtlanmış bir şekilde engelleyen düşünme biçimleri açısından kontrol 

 
12  Ran Lahav, “Philosophical Counselling as a Quest for Wisdom,” Practical Philosophy, 2001, Erişim Tarihi: Haziran 

24, 2025, https://www.academia.edu/82432407/Philosophical_Counseling_as_a_Quest_for_Wisdom. 
13  Marinoff, Prozac’ı Bırak Platon’a Bak, 56–64. 

https://www.academia.edu/82432407/Philosophical_Counseling_as_a_Quest_for_Wisdom


Filiz Serdar Tuğut 

 

37 

edilir. Üçüncü aşamada hatalar felsefi yöntemlerle çürütülür, dördüncü aşamada çürütülen her 
hataya karşılık gelen "Yol Gösterici Erdemi" belirlenir. Beşinci aşamada bu erdemleri destekleyen 
öğretiler (örneğin Stoacılık, Kantçılık, Varoluşçuluk) benimsenir ve nihai aşamada belirlenen 
erdemlere ulaşmayı amaçlayan bir eylem planı oluşturulur. LBT, bu sistematik süreçle, kişisel ve 
kişilerarası mutluluğu kanıtlanmış bir şekilde engelleyen düşünme biçimlerini analiz ederek, 
danışanın yalnızca tutarlı düşünmesini değil aynı zamanda erdemleri alışkanlık yoluyla hayata 
geçirmesini sağlayarak kriz çözümü için bütüncül bir yol haritası, bir eylem planı sunar.14 

Felsefi danışmanlık, ilkeleri ve yöntemleri ile felsefi danışman, danışanın içsel dünyasına 
girmekten çok, onun düşünsel örüntülerini fark etmesini sağlar. Düşünsel örüntülerin farkına 
varan danışan daha bilinçli kararlar alabilecek yetkinliğe ulaşır. Bu açıdan felsefi danışmanlık 
danışanın günlük yaşam bunalımlarına, kaygılarına, çıkmazlarına cevap olan bir girişim olmanın 
ötesinde danışanların anlamlı bir yaşam kurmalarını, iç dünyaları ile dış dünyaları arasında uyum 
sağlamalarını, çıkan zorlukları göğüsleme ve gerektiğinde kabul etme gerektiğinde de çözüm 
üretebilme yetkinliği kazanmalarını sağlar. Tüm bunların iyi oluşla bağlantısını görmek için felsefi 
danışmanlık ve iyi oluş ilişkisini temellendirmek gerekir.  

1.2 Felsefi Danışmanlığın İyi Oluşla Bağlantısı 

İyi oluş (wellbeing) kavramı, modern psikoloji literatüründe sıklıkla kullanılan bir terim 
olsa da, felsefi temelleri çok daha derinlere uzanır. Felsefi bağlamda iyi oluş yalnızca ruhsal veya 
bedensel anlamda bir rahatlık veya iyi olma hali değil, aynı zamanda erdemli yaşamak, kendi 
doğasına uygun yaşamak, anlam üretmek, özgürleşmek ve kendini gerçekleştirmek gibi birçok 
katmanı içinde barındıran kavramsal bir yapıya sahiptir. İyi oluşa dair bu kapsamlı ve bütünlüklü 
anlayışın kökeni Aristoteles’in eudaimonia kavramına dayanır. 15  

Eudaimonia en yüksek iyi olarak iyi yaşamaktır. İyi yaşam anlık hazlar, dışsal unsurlar, 
geçici bir mutluluk değil, bireyin doğasına uygun erdemli bir yaşam sürmesidir. İnsanın erdemli 
bir şekilde yaşaması ve pratik akla (phronesise) uygun bir şekilde tercihlerde bulunarak eylemesi 
doğası gereği kişiyi mutluluğa ulaştırır. Erdemli yaşamla ulaşılan mutluluk sadece bireysel en 
yüksek iyi değil toplumun en yüksek iyisini temellendirir.16 

Bu anlamıyla felsefi danışmanlık, bireyin bütünlüklü bir yaşam geliştirmesine destek 
olabilir. Böylece günümüz insanı yaşadığı parçalanmışlığa karşı MacIntyre’ın da belirttiği gibi 
kendi yaşam anlatısını kurabilir.17Kendi hikayesinin öznesi olan insan yaşamın yol açtığı ahlaki ve 
psikolojik tahribatlardan da çıkabileceği yolu yürümeye başlar. Felsefi danışmanlık ve iyi oluş 
bağlantısı için sağlam bir temel oluşturabilecek olan diğer bir köşe taşı erdem etiğidir. 
Aristoteles’in sunduğu erdem etiği sadece teorik bir düşünsel sistem değil aynı zamanda pratik 
bir yaşam modeli olarak kişinin kendini gerçekleştirmesine aynı zamanda bütünle 
uyumlanmasına rehberlik eder.  

Aristoteles’in erdemli yaşam anlayışının yanı sıra Spinoza’nın doğa ve akıl uyumu, 
Heidegger’in bireye kazandırdığı varoluşsal anlam ya da Husserl’in, deneyimlerin öznelliği; tüm 

 
14  Elliot D. Cohen, “The Metaphysics of Logic-Based Therapy,” International Journal of Philosophical Practice, 3, 2005, 

Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025, 
https://www.pdcnet.org/collection/fshow?id=ijpp_2005_0003_0001_0023_0039&pdfname=ijpp_2005_0003_00
01_0024_0040.pdf&file_type=pdf 

15  Alasdair MacIntyre, Ethik’in Kısa Tarihi (Homerik Çağdan Yirminci Yüzyıla), çev. Hakkı Hünler ve Solmaz Zelyüt 
Hünler. Ankara: Paradigma Yayınları, 2001, 69 

16  Alasdair MacIntyre, Ethik’in Kısa Tarihi, 51-73 
17  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 519 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

38 

bu filozof ve kavramlar bireyin yaşamla kurduğu bağları sorgulamasını ve birey tarafından iyi 
oluşun daha derinlikli ve köklü bir şekilde değerlendirilmesini sağlar. Bu iyi oluş perspektifinden 
yola çıkarak felsefi danışmanlık, günümüz insanının sorunlarını, kimlik bunalımlarını, etik 
çıkmazlarını ve varoluşsal krizlerini, amaçsızlık ve parçalanmışlığını, içsel bütünlük kaybını ve 
kaygılarını bütüncül bir açıdan ele alabilir.  

 Ele alınan ve felsefi danışmanlıkla temellendirilen iyi oluş, bireyin iyi oluşunun ötesinde 
bir anlam taşır; toplumsal iyi oluş. Felsefi danışmanlıkla gelen iyi oluşun toplumsal bağlantısını 
bireyin yaşadığı dönüşüm oluşturur. Bireyin yaşadığı dönüşüm sadece bireysel rahatlama ya da 
mutluluk değil; bireyin etik sorumluluğunu üstlenmesi, anlam arayışına yönelmesi, varoluşsal 
özgünlüğünü gerçekleştirmesi ve kavramlarla düşünerek yaşamla kurduğu bağı 
derinleştirmesidir. Böylesi dönüşümle gelen iyi oluş sadece bireyi değil toplumu da şekillendirir 
ve dönüştürür.  

Peki felsefi danışmanlık danışanın iyi oluşla bağını nasıl kurabilir? Danışanın iyi oluş 
yolculuğunda felsefi danışmanın en güçlü anahtarı, felsefenin doğasında olan Sokrates’ten bu 
yana uygulanan sorgulama ve eleştirel düşünme becerisidir. Felsefi danışmanlıkta sorgulama ve 
eleştirel düşünme süreci danışmanın danışanla birlikte yürüttüğü bir süreçtir. Bu süreçte danışan 
diyalog yoluyla felsefi düşünme pratiklerini uygulama fırsatı bulur. Felsefi düşünme pratikleriyle 
danışan kavramsal netlik, bilinçli öz-sorgulama, düşünsel esneklik ve otantikliğini kazanır. Bu 
kazanımlar iyi oluş sürecine zemin hazırlar. Böylesi bir iyi oluş bireyin salt iyi hissettiği bir 
durumdan yaşama felsefi olarak tutarlı, bilinçli ve özgün biçimde katıldığı bir varoluş biçimi haline 
gelir. 

 Felsefi danışmanlığın iyi oluş yolunu nasıl açtığını daha da derinleştirebilmek için 
günümüz sorunları temel krizler altında gruplandırılır; varoluş, kimlik, etik ve anlam krizleri. 
Günümüz insanının varoluş krizi en temelde “Ben var mıyım?” Varlığımın anlamı nedir?” 
sorularında yerini bulur. Kimlik krizi ise “Ben kimim?”, “Nasıl biriyim?”, “Kendimi nasıl 
tanımlıyorum?” sorularının ardında gizlidir. Etik kriz ise “Nasıl yaşamalıyım?”, “Doğru ve yanlış 
nedir?”, “Değerlerim nelerdir” soruları ekseninde döner. Anlam krizi ise “Hayatımın amacı 
nedir?”, “Ne için yaşıyorum?” sorularına yanıtların arandığı bir arayıştır. Her bir krizle ilgili, örnek 
olabilmesi adına, iki filozofun görüşleri ilişkilendirilip, bu bakış açıları felsefi danışmanlık 
kapsamında değerlendirilecektir. Bu krizleri anlamak ve çözüm önerileri sunabilmek için 
kullanılan felsefi arka plan makalenin hem kuramsal yapısını hem de pratik dayanağını sağlar.  

2. Çağımızın Krizleri Bağlamında Felsefi Danışmanlık ve İyi Oluş 

Çağımız kopuşlar, ayrışmalar çağıdır. Bu kopuşların temelinde varoluş ve etik kırılımlar 
yer alır. MacIntyre’ın da belirttiği üzere, telosunu yitirmiş günümüz insanı nihai amacını 
kaybetmiştir. Telos’unu yitirip nihai amacını kaybettiği içindir ki bütünlüklü bir yaşam 
anlayışından uzaklaşmıştır.18 MacIntyre’ın deyişiyle, tarihsel bağlamını ve ahlaki pusulasını 
kaybeden duygucu birey kararlarını da rasyonel bir temele oturtmak yerine anlık hislerine, 
arzularına ve subjektif tercihlerine göre alır. İçsel bütünlük eksikliği nedeniyle birey, sürekli bir 
kriz halindedir. İçsel bütünlük eksikliğini ve ihtiyaçlarını giderebilmek için sözde iyi oluş 
çalışmalarına, seanslarına yani dışsal disiplinlere bağlanmaktadır.   

 
18  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 90-93 
 
 



Filiz Serdar Tuğut 

 

39 

Böylesi bir çağda bireyin karşı karşıya kaldığı krizleri yalnızca ruhsal bir çöküntü ya da 
geçici bir yönsüzlük olarak ele almak bu parçalanmışlığı daha da derinleştirmek olur. Buradaki 
yönsüzlüğe dair asıl mesele, bütünlük duygusunun parçalanmasıdır. Bütünlüğün yitirilmesi 
bireyin yaşama verdiği anlamı, etik duruşunu ve kimliğinin sürekliliğini kaybetmesine neden olur. 
Varoluş, değer, aidiyet ve anlam gibi temel felsefi konular artık teorik ya da bir bağlam üzerinden 
ele alınabilecek konular değil gündelik deneyimin merkezinde yön bulmaya çalışan konulardır. 
Bu anlamda birey, yalnızca “hissettiği” düzlemde değil aynı zamanda “düşündüğü”, “karar 
verdiği” ve “anlam bulduğu” düzlemlerde de kırılmalar yaşamaktadır.  

Bu krizlerin ortak özelliği, bireyin dışsal otorite ya da sistemlerle değil, kendi düşünsel ve 
etik altyapısından hareketle kendilik deneyimini yaşamak zorunda kalmasıdır. Bireyin elinde artık 
ne düşüneceğini ne yapacağını söyleyen bir bağlantı, düzlem yoktur. Dolayısıyla bireyin temel 
kaygısı neyle düşüneceği veya hangi değerle karar vereceği üzerinden açığa çıkar. Bu ise onu 
sonu gelmez bir arayışa iter; sonu gelmeyen psikoloji seansları, şifa çalışmaları, beden 
çalışmaları, pozitif iyi oluş teknikleri, projelendirilmiş koçluk çalışmaları vb. Oysa bu sorulara 
verilecek yanıtlar, parçalanmış bir dünyanın üretimi olan disiplin ve yöntemlerden değil ancak 
felsefeden çıkabilir. İşte bu bağlamda felsefi danışmanlık, çağdaş krizleri yalnızca işlevsel veya 
problematik diziler olarak değil, kavramların çağrısı olarak görür.  

Kavramsal çağrıya yönelik felsefi danışmanlık danışanın kavramsal netliğe kavuşmasının 
zeminini oluşturur. Bunun için bireyin içsel anlam dünyasının temel kavramlarını, özellikle 
getirdiği soruna ilişkin olanları, örneğin özgürlük, erdem, cesaret gibi kavramları analiz eder. Etik 
ve varoluşsal karar alma süreçlerini ele alır. Kararlarının arkasındaki arka planı ve değerleri 
görmesini sağlar. Kavramsal bulanıklıkların bireyin yaşamındaki etkilerini görmesini sağlar. 
Bulanıklıkları ve etkilerini fark eden birey yaşamda netlik kazanmaya başlar. Netliğin getirdiği 
bakış açısı doğası gereği iyi oluşun temelleneceği yaşamın alt yapısını oluşturur.  

İyi oluşun temellenebileceği yaşamın anahtarını felsefi danışmanlık oluşturur. Bu ilişkiyi 
aydınlatabilmek için dört temel kriz ele alınacaktır; varoluş, kimlik, etik ve anlam. Bu krizler 
birbirinden bağımsız değildir, iç içe geçmiş yapıları oluşturur. Ancak ilişkinin daha net 
görülebilmesi için felsefi danışmanlık bağlamında her biri, farklı tema ve kavramlar dahilinde ele 
alınacaktır. Her kriz, iki filozofun düşüncesi eşliğinde analiz edilecek ve ardından bu krizlerin 
felsefi danışmanlık sürecinde nasıl dönüştürüleceği ve iyi oluşla ilişkisi üzerinde durulacaktır. Bu 
sayede felsefi danışmanlığın sadece düşünsel değil, aynı zamanda etik ve pratik bir dönüşümün 
olanağı olarak işlev görebileceği ortaya konulacaktır.  

2.1 Varoluş Krizi Bağlamında Felsefi Danışmanlık ve İyi Oluş 

Varoluşsal kriz aslında amaçsızlık ve parçalanmışlığın yol açtığı bir anlamlandırma krizi 
olarak da okunabilir. Geleneksel anlam sistemlerinin çözülmesiyle parçalanmış duygucu bireyin 
anlamlandırma süreci sağlam bir zemin üzerine oturamadığı için birey varoluşsal boşluğa düşer. 
Varoluşsal boşlukta birey, belirsizlik ve kaybolmuşluk hissiyle boğuşur. Dolayısıyla da birey, 
neden varım sorusuna yanıt vermekte, dünyadaki yerini görmede, kim olduğunu bulmakta ve ne 
yapması gerektiğini anlamakta zorluk çeker. Bu zorluklar ve zorlukların çözümleri felsefede 
anlam bulur. 

Varoluşsal kriz ve krizin etkilerine dair felsefe tarihine baktığımızda karşımıza çıkan 
önemli düşünürlerden biri Sartre’dır. Sartre, Varlık ve Hiçlik’de varoluşun esasının özgürlük 
olduğunu belirtir. “…özgürlük dediğimiz şeyi “insan-gerçekliği”nin varlığından ayırmak 
imkânsızdır. İnsan, hiçbir şekilde, daha sonra özgür olmak için önce olmakta değildir, insanın 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

40 

varlığı ile “özgür oluşu” arasında fark yoktur.”19 İnsan ve özgürlüğün birbirinden ayrı 
düşünülemeyeceği, özgürlüğün varoluşsal bir nitelik olduğunu gösterir. Öte yandan insan ve 
özgürlüğün birbirinden ayrı düşünülemeyecek olması bir anlamda insanın kendi varlığına 
mahkûm olmasını ifade eder. “Özgür olmak, özgür olmaya mahkûm olmaktır”.20 Bu, bir açıdan 
bireyin sorumluluklarının bir yük olabileceği düşüncesine götürür.  

Özgürlüğe mahkûm olmak, kendi varlığının sorumluluğunu da beraberinde getirir. Kim 
olduğun ve neyi temsil ettiğin kendi seçimlerine bağlıdır. Dolayısıyla insan, kendi varoluşundan 
sorumludur. Önce dünyaya gelir, sonra ne olacağına karar verir. Seçimlerinin kaynağı özgür 
olmasıdır çünkü özgürlük seçimdir.21 Sartre’dan yola çıkarak diyebiliriz ki, insanın özgür olduğunu 
reddetmesi ve sorumluluk almaktan kaçınması onu varoluşsal bir boşluğa iter. Öte yandan özgür 
olduğunu kabul ettiğinde bu beraberinde bir kaygı ve sorumluluk da getirir. Dolayısıyla Sartre’da 
insanın varoluşsal krizinin özgürlük ve özgürlüğün getirdiği kaygı ve belirsizlikler üzerinden 
temellenmesi kaçınılmazdır. Ancak insanın özgürlüğünün sorumluluğundan kaçması ve kendini 
önceden belirlenmiş bir özle tanımlamak istemesi kötü niyetten başka bir şey değildir. 22 

Bireyin ‘Neden varım?’ veya ‘Hayatımın anlamı nedir?’ gibi soruları karşısında hazır bir 
cevap yoktur. İnsan seçimleriyle kendi anlamını yaratmak zorundadır. Sartre’ın özellikle özgürlük 
mahkumiyeti kavramı, danışanın seçimlerini ve özgürlüğü nasıl algıladığını keşfetmesi yönünde 
bir yol çizebilir. Böylece Sartre’ın varoluş anlayışı, danışanın sorumluluk almasına, değişime açık 
olmasına, kendi seçimlerinin ve eylemlerinin bilincine varmasına olanak sağlar. Seçimlerin 
sorumluluğunu üstlenmesi ve özgürlüğün kaygısıyla baş edebilmesi, danışanın varoluşsal 
boşluktaki anlam inşasına alan açar. 

Heidegger ise Varlık ve Zaman’da insanın varoluşsal yapısını Dasein olarak ele alır. Varlık 
bilinci ve ölüm farkındalığı ile ilişkilendirir. Bireyin dünyaya fırlatılmış olduğunu ve varoluşunu 
kendisinin şekillendirdiğini belirtir. Modern insan, gündelik yaşamın yüzeyselliği içinde, 
“sıradanlık” içinde kaybolur ve gerçek varoluşundan uzaklaşır.23 Dasein’ın (İnsanın varoluşsal 
yapısının-orada olma- insan varlığı) dünyaya düşkün olması, kendisini kaybetmesine ve özgün 
varoluşunu yadsımasına neden olur.24 Günlük yaşamın rutinleri Dasein’ı varlığını sorgulamaz bir 
hale getirir. Ancak bir süre sonra varoluşsal boşluğa düşer ve can sıkıntısı veya sıkışmışlık hissiyle 
kaygı baş göstermeye başlar.25 Kaygı, Dasein’ı ölüm bilinciyle yüzleştirir. Ölüm farkındalığı 
sayesinde sahici bir varoluşa ulaşır.26 Bu farkındalık sayesinde Dasein seçimler yaparak 
olanaklılıklar içinde kendi otantik varoluşunu belirler.27 Bu belirlenim aynı zamanda şimdide var 
olmaktır.28 Dasein artık kendini geçmişin yükünden, geleceğin belirsizliğinden ve sıkışmışlığından 
çıkarıp şimdiye getirebilmiştir.  

Felsefi danışmanlık açısından, danışanın, toplumsal kalıplar ve normları fark etmesi, 
kendine ait olmayan sahte bir yaşamı sürdürmekten özgürleşmesi, geçmişten pişmanlık, 
gelecekten kaygı duymadan kendi otantikliğini fark ederek bir yaşam sürmesi, varoluşsal krizin 

 
19  Sartre, Varlık ve Hiçlik (Fenomenolojik Ontoloji Denemesi), çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çankaya Eksen, İstanbul: İthaki 

Yayınları 2011, 75 
20  Sartre, Varlık ve Hiçlik (Fenomenolojik Ontoloji Denemesi), 199 
21  Sartre, Varlık ve Hiçlik (Fenomenolojik Ontoloji Denemesi), 621 
22  Sartre, Varlık ve Hiçlik (Fenomenolojik Ontoloji Denemesi), 125 
23  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, çev. Kaan H. Ökten, İstanbul: Agora Kitaplığı, 2008, 193 
24  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 185 
25  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 266 
26  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 247-282 
27  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 318 
28  Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 188-192 



Filiz Serdar Tuğut 

 

41 

çözülmesinin sonucudur.  Felsefi danışmanlık açısından bu dünyaya fırlatılmış olan ve ölüme 
doğru varlık olan danışan kendi sonluluğunu idrak ederek yaşamını daha bilinçli yaşamaya 
başlayabilir. Bu noktada da felsefi danışmanlık açısından danışanın kaygı duyması, sıradanlık ve 
herkeslik içinde sıkışıp kaldığını fark etmesi önemlidir. Danışanın kaygılanması, çıkış yoluna işaret 
eder. Birey ancak bu kaygıyı duyduğunda sıradanlıktan çıkarak kendi varoluşunu olduğu gibi 
değerlendirebilme şansını yakalar. Varoluşunu olduğu gibi değerlendirebilmesi ölüm 
farkındalığına varmasıyla mümkündür. Ölüme doğru varlık olduğunun bilincinde olan birey, 
kendi otantikliğinin farkına vararak ve hayatına sahip çıkarak özgün varoluşunu inşa etmeye 
başlayabilir. Görüldüğü gibi kaygı, patolojik bir teşhis ve tanı olmaktan çok bireyin kendi yaşamını 
sorgulaması ve varoluşunu anlaması için bir fırsat sunar.  

Kısaca; danışanın kendi varoluşuyla ilgili yaşadığı anlamsızlık ve fırlatılmıştık hissi, 
kendini, kendinden ve toplumdan hatta dünyadan uzak hissetmesine neden olur. Bu uzaklık 
varoluşsal kaygının ifadesidir. Varoluşsal kaygı, temelde yaşam ve ölüm üzerine düşüncelerin 
getirdiği bir gerilimdir. Danışan bu gerilim hattına, varoluşa ve ilgili kavramlarına yakından 
bakarak özgürlüğünü, sorumluluğunu, sınırlılıklarını, kendisini ve dünyayı farklı açılardan 
değerlendirir. Farklı açıların değerlendirmesiyle netlik kazanan danışan hem kendi hayatına 
anlam katma ve hem de kendi otantikliğini yaşama geçirme gücünü elde eder. 

2.2 Kimlik Krizi Bağlamında Felsefi Danışmanlık ve İyi Oluş 

İkinci olarak değinilecek kriz, kimlik krizidir. Kimlik krizi varoluşun bireyselleşme süreci 
gibi okunabilir. Bireyin kendini nasıl anlamlandırdığı ve tanımladığıyla ilgili bir göstergedir. 
Kimliğin inşasındaki zorlukları ifade eden kriz, aslında postmodernist toplumlarda daha da 
karmaşık hale gelmiştir. Zygmunt Bauman’ın ifadesiyle kimlik, artık akışkan ve kırılgan bir 
haldedir.29 Üstelik günümüzde, sınırların her alanda ve anlamda ihlal edilmesi bu akışkanlığı elle 
tutulamazlığın ötesine taşıyarak dokunulmaz hale getirir. Bir taraftan rölativite bağlamında farklı 
kültürlerin, değerlerin, yaşam biçimlerinin iç içe geçmesi, bir taraftan tekillik kavramları, diğer 
taraftan sosyal medya platformlarındaki farklılaşan, dijitalleşen kimlikler, bireylerin kimliklerini 
sadece psikolojik ve toplumsal düzlemde değil aynı zamanda biyolojik ve hatta mekânsal ve 
zamansal düzeyde de sorgulamalarına neden olur. Sartre’nin bireysel özgürlüğü veyahut 
Heidegger’in otantik varoluşu böylesi akışkan bir zamanda bizi nasıl bir kimlik inşasına 
götürebilir? Bu soru bağlamında, kimliğin toplumla ve kültürel yapılarla olan ilişkisi üzerinden 
kimlik inşasını ele aldığımızda karşımıza çıkan temel figürlerden biri Adorno’dur.  

Adorno Negatife Dialectic kitabında bireyin kendi kimliğini bulması sürecinin kültürel 
hegemonya tarafından engellendiğini belirtir.30 Bireyin kimliğinin toplum tarafından 
engellenmesiyle kimliğin adeta bir toplumsal maskaraya dönüştüğünü vurgular. Birey, modern 
toplumlarda kültür endüstrisinin ve medyanın ürettiği kimliklere dönüşerek gerçek benliğinden 
uzaklaşır ve dışsal dayatmalara uyumlu bir imaj çizmek zorunda kalır.31 Bu zorunluluk 
özdeşleşme kaybına neden olur. Birey toplumsal yapıların dayattığı kimliklere uyum sağlamak 
için kendinden ve kendi özgünlüğünden feragat eder hale gelir.32 Kedinden feragat etme aynı 
zamanda kendini bir kimliğe hapsetme ve bu kimlikte sabit kılmadır. Kendini bir kimlikte sürekli 

 
29  Zygmunt Bauman, Akışkan Modernite, 130  
30  Theodor W. Adorno, Negatif Diyalektik, çev. Şeyda Öztürk, İstanbul: Metis Yayınları, 2016, 313 
31  Theodor W. Adorno, Negatif Diyalektik, 19 
32  Theodor W. Adorno, Negatif Diyalektik, 239-245 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

42 

sabit kılma bireyin doğasına aykırıdır ve bu bir yanılsamadır.33 Çünkü bireyin deneyimi bile sürekli 
değişen ve dönüşen bir varlıktır. 34 

Felsefi danışmanlık açısından baktığımızda danışanın toplumsal baskılarla üstlendikleri 
kimlik yapılarını sorgulaması, bu baskıcı kimlik etiketleriyle nasıl sıkıştıklarını fark etmeleri 
önemlidir. “Ben buyum” ya da “iyi bir anne olmak”, “güçlü bir kadın olmak”, “başarılı bir adam 
olmak”; bu kimliklerin hepsi yaşamın doğasına aykırıdır. Çünkü birey sürekli bir değişim ve 
dönüşüm içindedir. Tüm kimlikler bireyi standartlaştırarak metalaştırır. Danışanın, kimliğinin 
kesinlik içermediğini fark etmesi danışanı toplumsal beklentileri sorgulayabilmesine götürür. 
Tüm bu kimliklerinden yavaş yavaş arınmaya başlayan danışan, kim olduğunu sorgulamaya ve 
özgünlüğünü fark etmeye başlar. Dolayısıyla, Adorno’nun kültürel eleştirisi perspektifinden 
bireylerin, kimlikleri üzerinden ilişkilendirilen değerler ve negatif ilişkilendirmeler fark ettirilerek, 
başkalarının onlardan beklediği davranış kalıplarıyla değil gerçek benlikleri ve kimlikleriyle 
bağlantılar kurmalarına olanak tanınabilir.  

Adorno’dan farklı olarak kimlik krizine ilişkin ele alabileceğimiz ikinci filozof 
MacIntyre’dır. Kimlik krizinin kaynağı Adorno’da modern toplumda kapitalist sistemlerin bireyi 
sahte kimliklere zorlaması iken MacIntyre’da modern dünyanın sorunu ahlaki kopuştur ve ortak 
anlatıların çökmesidir. MacIntyre kimliğin tarihsel ve toplumsal bağlamda inşa edilen bir yapıda 
olduğunu belirtir. MacIntyre’a göre “benim hayat hikayem, her zaman kimliğimi kendilerinde 
bulmuş olduğum toplulukların hikayesinde saklıdır”35 ve modern toplumun bu dayanağı 
sağlayamadığını belirtir. After Virtue’da belirttiği üzere bunun en temel nedeni telosun yitirilmiş 
olmasıdır. 36 Birbirinden kopuk fragmanlar içindeki modern duygucu birey bir kimlik ortaya 
koyamaz ve bu kimliği geliştiremez. Gelenek ve topluluktan kopan birey kendini algılamakta ve 
tanımlamakta zorlanır. Bu aynı zamanda geçmiş, gelecek ve şimdiden de kopmak demektir.  
Bireyin bütünden kopuşu, bağlantı kuramaması, şimdide olamaması ve hayatla anlamlı bir bağ 
kuramamasına da neden olur. MacIntyre’a göre bunun çözümü erdem tasarımıdır. Erdem 
tasarımı, bireye kimlik kazandırdığı gibi toplumsal bağlamı da kazandırarak iyi arayışına yön verir. 
Erdemler, geleneklerin sürekliliği için pratiklerin yönünü belirlerlerken aynı zamanda 
geleneklerin hayata geçirilmesini sağlamış olur.37 

Felsefi danışmanlık süreci içerisinde danışanın kendini anlamlandırması, bütün içinde 
kendini var edebilmesi, yaşadığı kimlik krizi ve etkilerini anlaması, çözebilmesi açısından 
önemlidir. Kimlik inşasında bireyin kendi değerlerini keşfetmesi ve bunları yaşamına nasıl 
entegre edeceğini fark edip bunları uygulayabilmesinin alanı felsefi bir temelde anlam bulur. 
Değerlerinin keşfine yönelik yapılan çalışma aynı zamanda yaşam pusulasını netleştirmesini 
sağlar. Yaşam pusulasının netleşmesi yaşamını ve kimliğini tutarlı bir anlatı içinde sürdürmesine 
de vesile olur. Geçmiş, gelecek ve şimdi arasında bağlantının kurulabiliyor olması danışanın 
yaşamla da bağ kuruyor olduğu ve şimdide yeniden yapılandığı anlamına da gelir. Kısacası 
değerler, anlatı ve aidiyet gibi kavramlar, danışanın hikayesini yeniden oluşturmasının ve 
kimliğini kazanarak yaşama köklenmesinin temelini atar. 

Özetle kimlik krizi için hem Adorno hem de MacIntyre’ın görüşleri danışanların var olan 
kimliklerini fark etmelerine, değerlendirmelerine ve kimliklerini inşa etme süreçlerine derinlik 
kazandırır. Adorno’nun toplumsal eleştirisinde kendini belirli bir kimlik içinde donduran bireyin 

 
33  Theodor W. Adorno, Negatif Diyalektik, 55 
34  Theodor W. Adorno, Negatif Diyalektik, 147, 328, 336, 350 
35  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 449  
36  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 90  
37  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 451  



Filiz Serdar Tuğut 

 

43 

yaşadığı kimlik krizi veya MacIntyre’ın geleneksel kimlik anlayışının olmamasından kaynaklanan 
bireyin yaşadığı kimlik krizi; her iki görüş de kimlik krizine dair farkındalıklar ve çözümler sunar. 
Bu farklı bakış açıları danışanların hem toplumsal hem de bireysel bağlamdaki kimliklerini 
yeniden değerlendirmelerinin, içsel özgünlüklerini fark etmelerinin ve anlamlı bir yaşam 
sürmenin yollarını çizer. 

2.3 Etik Kriz Bağlamında Felsefi Danışmanlık ve İyi Oluş 

Üçüncü temel çıkmaz etik kırılmalardır. Günümüz insanı “Nasıl yaşamalıyım?” sorusuna 
yanıt bulmakta zorlanmakta, bulduğu yanıtlar geçici bir haz veya dogmadan öteye 
geçememektedir. Bunun en temel nedeni yukarıda da bahsedilen telosun yitimidir. Telosun 
yitimi, geleneksel etik sistemlerin postmodernizmle birlikte çözülmesi, ahlaki sistemler 
arasındaki çatışmalar ve küreselleşmenin getirdiği yeni sorunlar etik krizin temelini oluşturur.  

Birey bir yandan Kantçı ödev ahlakının evrensel yasasına dayalı “doğru” anlayışı diğer 
yandan faydacılığın ve göreceliğin vaat ettiği en çok mutluluğu hedefleyen yaklaşımı öte yandan 
da erdem etiğinin karakter gelişimi öğretileri arasında kalır. Dolayısıyla doğru olanın ne olduğu, 
doğru eylemin ne olduğu sorusunun yanıtı yön bulmakta zorlanır. Bu sorunlar yalnızca bireysel 
bir içsel boşluk değil aynı zamanda toplumsal ilişkilere de yansır.  

Bu etik yönsüzlük karşısında yanıt yalnızca normatif bir çerçeveden değil, yaşamsal bir 
pratik olarak da düşünülmelidir. Bu noktada Stoa felsefesi, akla ve doğaya uygun yaşam 
anlayışıyla etik dengeyi yeniden kurar. Bireyin kontrol edemediği koşullar yerine içsel tutarlılığa 
odaklanmasını sağlayarak etik krizin doğurduğu duygusal dengesizlikleri giderir. Apatheia 
kavramı, tutkuların bastırılması değil, dönüştürülmesi gerektiğini vurgulayarak etik arayışın 
duygusal boyutuna içsel bir denge önerir38. Böylece etik, yalnızca doğru eylemi belirleyen bir ilke 
olmaktan çıkıp yaşamla ve kendilikle uyum içinde bir varoluş pratiğine dönüşür. 

Ancak etik denge, yalnızca tutkuların dönüşümüyle değil, yaşamın bütününe yön verecek 
bir amaç fikriyle tamamlanabilir. Bu noktada Aristoteles’in eudaimonia -en yüksek iyi- kavramını 
ele almak yerinde olur. Eudaimonia sadece parçalanmışlıklar çağını yeniden bütünlememizi 
sağlamaz, aynı zamanda insanın yaşam amacını, iyi yaşam ve mutluluğu, insana yeniden 
kazandırır. Bireye bu bütünlüğü ve yaşam amacını kazandıran erdemlerdir. Erdemler bireyin 
doğru yerde doğru şekilde davranmasını sağlayan ve karar alma süreçlerine rehberlik eden pratik 
bir yaşam rehberliği sunar. Bu sayede bireyler bireysel arzulardan, maddi çıkar ve kısa vadeli 
hazlardan arınarak daha dengeli bir yaşam sürebilirler. Dolayısıyla etik denge sadece dışsal 
davranışlarla değil içsel bir tutarlılıkla ve süreklilikle mümkün olur. Tıpkı Aurelius’un da belirttiği 
gibi ruh, tutkular ve dış etkiler karşısında doğasına uygun bir şekilde sükûnet içinde kaldıkça, 
aşırılıklardan da kaçınarak erdemli bir yaşamın kapısını aralayabilir.39 Aşırılıktan kaçınmanın yolu 
da orta yol öğretisidir. Orta yol öğretisi aşırılıklar arasında dengeyi bulmamızı ve erdemleri 
hayata geçirmemizi sağlar. Erdemlerle örülü bir eudaimonia sadece bireysel bir iyi yaşam değil 
dostluk, adalet ve cesaret gibi erdemlerle örülü ortak iyinin de gözetildiği bir yaşam alanı sunar.40 

Felsefi danışmanlık açısından baktığımızda eudaimonia sadece danışanların içine 
düştüğü ahlaki ikilemlerin, tutarsızlıkların veya karasızlıkların çözümü için değil aynı zamanda 
danışanın kendi potansiyelini keşfetmesini sağlayarak, bu potansiyeli en iyi şekilde açığa 
çıkarabileceği bir perspektif sunar. Kişinin potansiyelini gerçekleştirmesi toplum içinde iyi olanı 

 
38  Marcus Aurelius, Düşünceler, VII.16, çev. Ş. Karadeniz; Yapı Kredi Yayınları, 2012 
39  Marcus Aurelius, Düşünceler, VII.16, Bölüm 16 
40  Alasdair MacIntyre, Erdem Peşinde, 389  



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

44 

yapması demektir. Felsefi danışmanlık sürecinde sadece kişinin potansiyellerine ve değerlerine 
değil aynı zamanda bunun diğerleriyle ilişkisindeki yansımalarına da bakmak, danışanın 
yaşamdaki etkisini ve önemini fark edebilmesi açısından önemlidir. Danışanın neye göre karar 
vereceğinin cevabı da orta yol öğretisinde saklıdır. Aşırı uçların belirlenip olabildiğince orta yolun 
bulunuyor olması danışanın tepkisel kararlardan çok aklıselim kararlar almasına neden olur. Bu 
sayede danışan yaşamının her alanında dengede kalmanın formülünü kullanarak duygusal 
aşırılıklardan ve düşünsel katılıklardan kaçınabilir.  

Seçimlerinin farkındalığını kazanan danışan, eylemlerinin sonuçlarının da sorumluluğunu 
almaya başlar. Bu sayede danışan sadece kendi hayatındaki anlamı ve değeri bulmakla kalmaz 
aynı zamanda sorumluluk ve aidiyet duygusuyla toplumsal bağlamlarda başkalarının haklarını da 
göz önünde bulundurmaya başlar. Sonuç itibariyle felsefi danışmanlık süreciyle danışan 
Aristoteles’in erdem etiği öğretisiyle daha bilinçli, tutarlı ve erdemli bir yaşama yönlenebileceği 
bir görü kazanabilir. Bu süreç bireyin hem kendini tanımasını sağlar hem de etik bir yaşam 
çerçevesi çizebilmesine yol açar. Bu çerçevede de danışan, kendini gerçekleştirebileceği bir 
yaşam alanını fark ederek iyi bir yaşam sürebilir.  

Günümüzde özellikle hızlı değişimlerin etik sorumluluğu daha da karmaşık bir hale 
getirdiğini görmekteyiz. Camus’nun sorumluluk etiği, etik değerler ve anlam arayışı ile ilgili 
karmaşıklığa çözüm üretebilme noktasında rehberlik edebilir. Camus’nun temel aldığı kavram, 
absürd – uyumsuz kavramıdır. Sisifos nasıl ki uyumsuz bir kahramandır, insan da dünyaya 
uyumsuzdur.41 Dünya, insanın anlam beklentilerine cevap veremez. İnsanın anlam arayışı ve 
dünyanın anlamsızlığı arasındaki çelişki insanı kendisine yöneltir. Bu gerçek ve absürdle 
yüzleşmek ve sorumluluk almak gerekir. Tıpkı Sisifos’ta olduğu gibi insan yazgısının kendisi 
olduğunun farkına vardığında kendi olma sorumluluğunu da taşır.  Sorumluluk etiği bağlamında 
Camus, bireyin özgürlüğüne ve eylemlerinin sonuçlarını kabul etmesine vurgu yapar. Başkaldıran 
İnsan da adaletin, özgürlüğün ve etik sorumluluğun insanın kendini onaylaması ve kendini var 
etmesinin önemli değerleri olduğunu görür.42 Yaşamın absürdlüğü içinde kendi sınırlarını 
çizebilen, olanı olduğu gibi görebilen insan hem başkaldıran hem de mutlu olan insandır. Yani 
başkaldırı, saçmayı aşmanın, varoluşa bir değer yüklemenin bir yoludur.43 Dolayısıyla Camus’nun 
etik yaklaşımının temelinde absürd ile yüzleşmek ve buna başkaldırmak yatar. Ahlaki bir varlık 
olmanın özü de bu başkaldırıdır. 

Felsefi Danışmanlık açısından Camus’nun sorumluluk etiği danışana etik bütünlüğünü 
kazandırarak anlam arayışında danışanı dengeli bir noktaya ulaştırabilir. Absürd olanın 
farkındalığı, bireyi çaresizlikten kurtararak hayata daha bilinçli bir şekilde yön vermesini 
sağlayabilir.44 Danışmanlık sürecinde bireyler etik ikilemlerini masaya yatırarak karar alma 
süreçlerini değerlendirip sorumluluğunu alır. Danışanın ikilemlerini ve çelişkilerini fark etmesi 
özgürlük alanlarını da görmesi demektir. Özgürlük alanlarının sınırlarını gören, kabul eden ve 
evet veya hayır demenin gücünü anlayan danışan kendi yaşamını şekillendirebilme gücünü de 
eline almış olur. Camus’nun Başkaldıran İnsan’da temel aldığı varoluşun anlamının ne olduğu 
sorusu danışanın varoluşsal isyanını ortaya çıkarmasına aracılık edebilir. Varoluşsal boşluk ve 
anlamsızlık sonucu gelen bu isyan, danışanı, “Neden yaşıyorum?”, “Hayatımın amacı ne?” 
sorularıyla buluşturur. Danışan bu saçmalıklar ve dayatmalar içinde isyan ederek kendi 

 
41  Albert Camus, Sisifos Söyleni, çev: Tahsin Yücel, İstanbul:Can Yayınları 1997, 128 
42  Albert Camus, Sisifos Söyleni, 38 
43  Ahmet Cevizci, Felsefenin Kısa Tarihi, İstanbul: Say Yayınları,2022, 450 
44  Nagel, Thomas. "The Absurd." The Journal of Philosophy 68 (20), 1971, 726. Erişim Tarihi: Ocak 28, 2025 
https://philosophy.as.uky.edu/sites/default/files/The%20Absurd%20-%20Thomas%20Nagel.pdf  

https://philosophy.as.uky.edu/sites/default/files/The%20Absurd%20-%20Thomas%20Nagel.pdf


Filiz Serdar Tuğut 

 

45 

özgürlüğünü inşa etme yoluna giderek ahlaki sorumluluğunun ve kendi içsel değerleriyle 
buluşmasının önünü açar. Dolayısıyla, Camus’nun felsefesi, danışanın etik krizlerden geçerken, 
danışana hem özgürlük hem de sorumluluk alanı açar.  

Felsefi danışmanlık etik krizin etkileriyle boğuşan günümüz insanının kaybolmuşluk, 
tükenmişlik, içsel çatışma, değersizlik duygularına çözüm için Aristoteles veya Camus’dan yola 
çıkabilir. Her iki bakış açısı da etik kriz ve yarattığı etkilere dair danışanın daha da netleşmesini 
sağlayarak danışanın yaşamını anlamlandırmasına ve varoluşunu şekillendirmesine yardımcı 
olur. Boşuna çabaların fark edilmesi ve kendi olma sorumluluğunun üstlenilmesi, danışana 
yaşamında bırakması gerekenleri bırakmasını ve yola devam edebilmesini kazandırır. Öte yandan 
yönsüzlüğün veya aşırılığın karşısında erdemler ve orta öğretiyle yola çıkmak danışanın daha 
dengeli bir yaşama adım atmasına yol açar.  

2.4 Anlam Krizi Bağlamında Felsefi Danışmanlık ve İyi Oluş 

Dördüncü olarak ele alınan anlam krizinin kökenlerine bakıldığında tüm diğer krizlerle 
bağlantılı olarak hem olgu-değer ayrımı hem telosun yitimi hem geleneksel dini ve metafiziksel 
inanç sistemlerinin zayıflaması, hem de hızlı değişimler karşımıza çıkar. Bu tabloda insan yön 
bulmakta zorlanır. Köksüzleşen ve geleceğini tam olarak göremeyen insan anlam bulmakta da 
zorluk çekmeye başlar. Anlam kayıpları ve arayışları anlamın bir meta olarak dışsallaşmasına ve 
tüketim kültürüne dönüşmesine yol açar. Tüketim kültürüyle birlikte mutluluk ve kişisel gelişim 
endüstrisine dönüşen anlam, anlam erozyonuna uğrar. Anlam ve amaçla bağlantısı kesilen birey, 
kaybolmuşluk duygusuyla baş etmeye çalışırken bir taraftan da varoluşsal kaygı, kimlik bunalımı, 
bağlanma gibi sorunlarla sıkışmaya devam eder.  

Anlam krizi ve etkilerinin felsefi danışmanlıkla ilişkisinde en etkili düşünürlerden biri 
Viktor Frankl’dır. Frankl İnsanın Anlam Arayışı kitabında anlam arayışının insanın yaşamı için 
temel motivasyon kaynağı olduğunu belirtir. İnsanlar yaşamda bir gaye veya anlam 
bulamadıklarında varoluşsal bir boşluğa düşerler. Anlam eksikliğiyle gelen varoluşsal boşluk, 
anksiyete, depresyon veya bağımlılıklar geliştirme eğiliminde olurlar.45 Anlam arayışı bir çabanın 
ötesinde zorluklarla başa çıkabilmenin yegane yoludur. İnsanlar anlam yaratma yeteneğine 
sahiptir. Zor koşullar altında dahi değerli bir şey yaratmaya yönelik eylemler ortaya konabilir. 46 
Frankl’da anlam arayış logoterapi olarak karşımıza çıkar.  Logoterapide, belirttiği üzere, anlam 
arayışının üç temel yolu vardır; ilki eser üretmek, ikincisi ilişkiler yoluyla etkileşimle anlam 
üretmek, üçüncüsü ve en önemlisi ise en çaresiz anda bile acıda anlam bularak kendini aşıp 
kendini değiştirebilmektir.47  

Frankl’ın logoterapi yaklaşımı acı ve zorlukta bile bir anlam olabileceğini vurgular. Felsefi 
danışmanlıkta bu süreç, bireylere eylemlerini ve amaçlarını anlamlandırma fırsatı verir. 
Yaşamlarındaki eylemlerini bir anlam dahilinde bir bütün olarak gören kişi zorlukların üstesinden 
de kolaylıkla gelebilecek esnekliğe kavuşur. Özellikle “acının anlamı” kurban bilincinden ve 
çaresizlikten gelen “Neden ben?” sorusuna yanıt olabilecek zemini sağlar. Her bir zorluk daha 
anlamlı bir yaşama ve daha derin bir anlam kavrayışına insanı yöneltebilir. Böylelikle anlam 
arayışı, anlamlı bir yaşamı yaratma yolunda danışana rehberlik edebilir. 

Bireyin anlamlı bir yaşam kurmasına, yaşadığı anlam krizlerinin çözülmesine rehberlik 
edebilecek bir diğer öğreti Spinoza’nın Ethica’sında karşımıza çıkar. Anlamı, Spinoza’nın ontolojik 

 
45  Viktor Frankl İnsanın Anlam Arayışı, çev: Selçuk Budak, İstanbul: Okuyan Us, 2019, 121 
46  Victor Frankl, İnsanın Anlam Arayışı, 93 
47  Victor Frankl, İnsanın Anlam Arayışı, 157 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

46 

ve epistemolojik olarak derinlemesine ele aldığı Tanrı kavramında (Deus Natura) bulabiliriz.48 
Tanrıyla özdeş olan doğa zorunlu bir düzen içinde işler. Dolaysıyla anlam da değişken ya da dışsal 
değil evrensel yasalara içkin bir şekildedir. Yani anlam dışarıdan değil doğanın içkin düzeninden 
gelir. Spinoza’ya göre varlık kendinde bir zorunluluk ve içkinlik taşır. İnsan varlığını sürdürme 
(conatus) çabasını zorunlu bir içkinlikle taşır.  Bu çaba akılla uyumlu hale getirilebildiğinde insan 
şeylerin zorunluluğunu da anlar ve duygusal kölelikten kurtulur.49 Dolayısıyla anlam, varoluşun 
kendisinde ortaya çıkar. Anlamın kaynağı insanın kendi doğasına uygun yaşamasıdır.  

Anlam krizine düşen birey, Spinoza’nın öğretisinde bu krizden kendi doğasını ve doğanın 
yasalarını anlayarak çıkabilir. Varlığını sürdürme çabasını keşfetmesi, bireyin zorunluluklarını 
kabul edip tutkularından özgürleşmesiyle gerçekleşir. Varlığını, doğası gereği sürdürmek isteyen 
insan anlamı da kendi doğasına uygun yaşamda ortaya çıkarır. Dolayısıyla anlamlı ve özgür bir 
yaşam iradeden çok zorunluluklarla ilgilidir. Aklıyla hareket ederek tutkulardan özgürleşir ve 
doğanın zorunluklarını anlayabilir. Tutkuların kölesi olan ne kendi iyiliğini ne de doğanın 
zorunluluklarını kavrayabilir. İnsan ancak duygularının kökenini anlayarak ve sezgisel bilgiye 
ulaşarak bütüncül bir kavrayış geliştirir. Bu bütüncül kavrayış şeylerin doğasına ilişkindir ve ancak 
bu kavrayışla anlamlı bir yaşam sürebilir. Hem en yüksek bilgi seviyesi hem anlamlı bir yaşam, 
Tanrı’yı zihinsel bir sevgiyle kavramada yerini bulur. Çünkü ruhun en yüksek tatmini Amor Dei 
Intellectualis’dir yani Tanrıyı zihinsel bir sevgiyle kavramadadır.50  

Kısaca Spinoza’da anlamlı yaşamı, bireyin kendi doğasını ve evrenin zorunlu yasalarını 
kavrayarak içsel özgürlüğe ulaşması olarak tanımlayabiliriz. Bu da felsefi danışmanlıkla doğrudan 
ilişkidir. Anlamın kaybı içsel bir pusulanın yitirilişi gibidir. Spinoza’nın varlığını sürdürme ilkesi 
danışanın kendi doğasını keşfetmesi için yardımcı olabilir. Özellikle de olgu-değer ayrımından 
kaynaklanan anlam krizini aşmada içkinlik anlayışı doğa yasalarının bir parçası olarak insanın 
kendini anlamlandırmasını sağlayabilir. Danışanın kendi doğasına uygun hareket edip 
etmediğinin soruşturulması, anlamın dışardan mı içerden mi geldiği ile ilgili soruşturma ve 
çalışmalar etkili olabilir. Öte yandan, Spinoza’dan hareketle akıl yoluyla, anlam krizinin 
doğurabileceği duygusal durumlardan da çıkılabilir. Danışan irrasyonel korkularından ve 
duygusal tepkilerinden bunların rasyonel bir şekilde analiz edilmesi ve anlaşılmasıyla çıkabilir. 
Aynı zamanda affectusların farkına varması, duygularını ve tutkularını akıl yoluyla ele alması, 
içgörü kazanmasını sağlayarak varoluşsal kaygılarını dindirebilir. Diğer taraftan Spinoza’nın 
sunduğu bütüncül yaklaşım doğayla ilişkisi içinde bireyi ele alması danışanın evrendeki yerini 
kavrayarak köksüzleşme hissini ve anlam krizi hissini aşmasında yardımcı olabilir.  

Bunlardan hareketle denilebilir ki; felsefi danışmanlık bireysel krizlere müdahale eden 
bir yöntem olmanın ötesinde bireyin yaşamla kurduğu ilişkiyi etik, ontolojik ve epistemolojik 
düzlemde yeniden yapılandırabileceği bir alan sunar. Ele alınan dört temel kriz sadece ruhsal 
değil düşünsel kavramsal düzeydeki kırılmaları da yansıtır. Dolayısıyla bireyin yaşadığı yaşam 
deneyimlerindeki süreksizlik, belirsizlik, parçalanmışlıklar felsefi danışmanlık süreçlerinde 
kavramsal derinliklerle çözümlenerek bütünlüklü bir iyi oluş sürecine zemin hazırlar.  

Kavramların derinlikli incelenmesi dört temel eksende danışanı iyi oluşa yönlendirir; 
Kavramsal netliğin elde edilmesi son derece önemlidir çünkü kavramların bulanıklığı, içi 
boşaltılmış bir şekilde kullanılması veya ideolojik olarak çarpıtılması, bu haliyle bireylerin 
yaşamlarında dolaşıma girmiş olması danışanların çelişki ve tutarsızlıklarının kaynağını oluşturur. 

 
48  Spinoza, Ethica, çev; Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Alfa, 2020, 90-103 
49  Spinoza, Ethica, 195-308 
50  Spinoza, Ethica, 425-468 



Filiz Serdar Tuğut 

 

47 

Bu anlamıyla kavramsal netlik sadece terminolojik bir düzeltme değil bireyin yaşam 
örüntülerindeki yönsüzlüğün ve eğretilerin çözülmesidir. Etik tutarlılık ve karar verme yetisinin 
geliştirilmesinde felsefi danışmanlık hazır norm ya da şablonlar sunmak yerine karar verme 
süreçlerinin yapısını ortaya çıkararak yeniden yapılandırılmasına imkan tanır. Otantik kimlik, 
bireyin yaşam öyküsüyle, değerleriyle ve tarihsel bağlamlarıyla oluştuğunun bir ifadesi olarak 
açığa çıkartılır. Gündelik olanın anonimliğinden sıyrılarak kendi varoluşuna dair farkındalık ve 
sorumluluk kazanmaya başlar. Dolayısıyla bu yalnızca kimlik değil aynı zamanda karakter 
inşasıdır. Bütüncül anlam inşası ve esneklik kapasitesi bakımından felsefi danışmanlık danışanı 
içerideki ve dışardaki anlamlar dünyasıyla buluşturur. Anlamlar örüntüsünün farkına varıp 
bunları analiz edebilen danışan kendi anlam dünyasının direnç ve esneklik paylarını da net 
görmeye başlar. Gerek anlamlar dünyasının netliği gerekse kavramsal netlik, karar verme yetisi 
ve otantik kimliğin ortaya çıkma süreci bireyin hem içsel dünyasında hem de dünyayla ilişkisinde 
kalıcı dönüşümlere vesile olur ve iyi oluşun bütüncül çerçevesini çizer.   

Sonuç 

Bu makale, felsefi temellerden hareket ederek günümüz dünyasındaki krizlerin peşine 
düşer. Bu krizlerin arka planını ve bu arka planın yarattığı dengesizlikleri felsefi perspektiften ele 
alır. Felsefi danışmanlığın bu derin yarılmaları değerlendirme yetkinliği bireyin yalnıza ruhsal 
dengesini değil düşünsel bütünlüğünü ve etik varoluşunu yeniden inşa edebilmesinin yolunu 
açar. Bu bağlamda makalenin temel sorusu felsefi danışmanlığın günümüz dünyasının krizleri 
içindeki bireyi nasıl dönüştürüp iyi oluşuna nasıl katkı sağlayabileceğidir. 

Bu sorunun yanıtı temelini felsefenin kökeninde bulur. Felsefe tarihi boyunca iyi, iyi 
yaşam ve iyi oluş kavramları, anlam, değer, doğa, akıl, erdemle ilişkilendirilmiştir. Antik dünyanın 
erdemli iyi oluşu zamanla akılla ulaşılan bir iyi oluşa evrilmiş kimi zaman da doğayla bağlantılar 
noktasında ele alınmış bazen de toplumsal dinamiklerle ilişkilendirilmiştir. Modern akılla birey 
geleneksel ahlaki ve dini normlardan özgürleşerek kendi değerlerini yaratma sorumluluğunu 
almıştır; ancak bu durum, iyi oluşu bireysel öznelliğe indirgeme riskini de beraberinde getirir. 
Zira zamanın hızı kavramları ve bağlamlarını da hızla değiştirmiş ve bireyin iyi oluşla ilişkisini de 
dönüştürmüş ve çoğu zaman bireyi yönsüz bırakmıştır. Bu yönsüzlükte iyi, bireyin kendini aşması 
ve kendi değerlerini yaratmasıyla ilişkilendirilmiştir. Ancak bireye atfedilen bu sorumluluk 
akışkan olan ve ereğinden koparılmış olan günümüz dünyasında boş bir çaba olarak kalmaktadır. 
Bunu tek mümkün yolu bireyin tüm bu parçalanmış mekanizmaları ve varoluşunu tehdit eden 
çerçeveleri analiz etmesi ve bunlardan özgürleşebilmesidir. Birey ancak bu sayede kendi özgün 
varoluş ve iyi oluş sürecini başlatabilir.  

Bireyin iyi oluş sürecine eşlik edebilecek en etkili yöntem felsefi danışmanlıktır. İkinci 
bölümde ele alındığı üzere, felsefi danışmanlık ilke ve yöntemleri bireylerin yaşamlarını felsefi 
bir perspektiften değerlendirmesine yardımcı olur. Felsefi danışmanlık süreci psikoterapi ya da 
koçluk gibi uygulamalardan farklı olarak bireyin düşünme biçimini sorgulamasını sağlar ve 
kavramsal netlik kazanmasına odaklanır. Bu aynı zamanda felsefi danışmanlığın temel ilkelerini 
oluşturur; eleştirel sorgulayıcı yaklaşım, özerklik, bireysel yetkinlik, kavramsal netlik. Bu 
bağlamda felsefi danışmanlığın bireye sunduğu iyi oluş perspektifi sadece bireysel, anlık değil 
aynı zamanda varoluşunun bütüncül boyutlarını ele alabildiği bir iyi oluştur.  

Felsefi danışmanlığın kullandığı en temel yöntem Sokratik diyalog yöntemidir. Sokratik 
yöntemle danışan kendi düşünce kalıplarını ve değerlerini sorgulayarak eleştiri süzgecinden 
geçirir. Ran Lahav’ın dünya görüşü analizi, danışanın yaşamı hangi bakış açısından gördüğünü ve 
hangi değerler çerçevesinde anlamlandırdığını fark etmesini sağlayarak, yeni bakış açıları 



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

48 

geliştirmesine yardımcı olur. Elliot D. Cohen’in Mantık Temelli Terapi (LBT) yaklaşımı, danışanın 
irrasyonel varsayımlarını görünür kılarak varsayımları felsefi erdemler aracılığıyla dönüştürmeyi 
amaçlar; böylece düşünsel tutarlılık ile etik yönelim arasında köprü kurar. Lou Marinoff’un 
geliştirdiği PEACE modeli bireyin problem çözme süreçlerine felsefi bakış açısı kazandırmayı 
amaçlar. 

Felsefi danışmanlığın kullandığı yöntem ve ilkeler danışanın kazandığı bireysel farkındalık 
ve zihinsel netlikle iyi oluşa bütüncül yaklaşmasını sağlar. Bu kapsayıcı yaklaşım, danışanı iyi 
oluşun köklü kavrayışına ulaştırır: İyi oluş ancak bireysel, duygusal, bedensel, toplumsal, etik, 
ontolojik varoluşla bir ve bütün olarak mümkün olabilir. Bu geniş ve bağlamsal yapı günümüz 
insanının ihtiyaç duyduğu ve iyi olmak için aradığı bakış açısını sağlar. Üçüncü bölümde ise 
makalenin kuramsal yönünü oluşturan krizler; bu krizler karşısında felsefi danışmanlığın bireyin 
iyi oluşuna nasıl katkı sağlayabileceğini açıklamak için varoluş, kimlik, etik ve anlam başlıkları 
altında ele alındı. Her bir krize yanıt teşkil edebilecek filozof ve kavramlarına yer verildi.  

Varoluş krizleri içsel sarsıntılardır. Bu sarsıntı ‘Neden varım?’ ve ‘Yaşamın anlamı nedir?’ 
gibi temel soruların yanıtsız kalmasına neden olur. Jean-Paul Sartre’a göre varoluşun özden önce 
gelmesi insanın varoluşunu seçimleriyle inşa ettiğini gösterir. Seçim yapabilmek aynı zamanda 
insanın özgür olduğunu da belirtir. Bu özgürlük insanın kaçınılmaz olarak sorumluluk sahibi 
olduğunu ifade eder. Sorumluluklarıyla yüzleşmek her ne kadar insanda kaygıya yol açsa da bu 
kaygı anlamlı bir yaşama geçişi sağlar. Heidegger ise varoluşu ölüme doğru varlık üzerinden 
tanımlar. Günlük yaşamın sıradanlığında kaybolan Dassein kaygı yoluyla bu sıradanlığı fark 
ederek kendi otantik varoluşuna yönelir. Bu yönelim aynı zamanda bireyin şu anın farkında 
olmasını sağlar. Felsefi danışmanlık, bu iki yaklaşım çerçevesinde bireyin içinde bulunduğu 
durumu anlamlandırmasını ve otantik yaşam seçimlerine yönelmesini sağlar. 

Günümüzde kimlikler sabit olmaktan çıkıp çeşitlenmiş, akışkan ve çoklu bir yapıya 
bürünmüştür. Adorno, modern toplumda bireyin kendi kimliğini bulmasının kültür endüstrisinin 
üretimiyle engellendiğini vurgular. Kimlik kültür endüstrisi üretimiyle artık bir gösteri nesnesine 
dönüşmüştür. Felsefi danışmanlık süresince danışan bu dayatılan kimlikleri sorgulama fırsatını 
yakalar. MacIntyre ise kimliğin tarihsel ve toplumsal boyutuna odaklanır. Ortak anlatıların 
yokluğu bireyin kendi hikayesini dolayısıyla da kimliğini oluşturmasını zorlaştırır. Felsefi 
danışmanlık bireyin kendi anlatısını kurmasına eşlik eder.  

Günümüzde “Nasıl yaşamalıyım?” sorusuna net yanıtlar bulunamaması etik bağlamın 
parçalanmasının bir sonucudur. Bu noktada Aristoteles’in erdem etiği hem bireyin 
potansiyellerini ortaya çıkaran hem de toplumla uyumunu sağlayan bir alan açar. Bu uyum ve 
bütünlüğün temelini ise eudaimonia kavramı oluşturur. Eudaimonia, felsefi danışmanlıkta hem 
bireysel hem de toplumsal iyi oluş için bir yol haritası sağlar. Camus’nun absürd kavramı ise 
yaşamın anlamsızlığına dikkat çekerek bireyin bu anlamsızlığa başkaldırmasıyla anlamı 
yaratabileceğini öne sürer. Felsefi danışmanlık süresince kendi anlamlar dünyasını 
yaratabileceğini fark eden birey etik sorumluluğunu da üstlenir hale gelir. 

Yaşanılan anlamsal boşluklar Viktor Frankl’a göre insanı varoluşsal boşluğa iter. Anlam 
arayışı insanın en temel motivasyonudur ve acıda bile bir anlam bulunur. Bu bakış açısı felsefi 
danışmanlık seanslarında karşılaşacağı zorluklar karşısında daha esnek ve dirençli olması için 
bireyi şekillendirir. Spinoza’da ise anlam, varlıktaki zorunluluğun akıl yoluyla kavranması üzerine 
kuruludur. Doğaya uygunluk anlamlı bir yaşamı mümkün kılar. Felsefi danışmanlıkta birey kendi 
doğasına uygun kararlarla anlamlı bir yaşamı kurabilme becerisini kazanır. 



Filiz Serdar Tuğut 

 

49 

Kavramlara yön veren felsefenin temelinde inşa edilen felsefi danışmanlık, iyi oluş 
yolunda etkili ve yetkin aynadır. Bu ayna aynı zamanda iyi oluşa giden yolun pusulasını da 
gösterir: Kavramsal netlik; birey, kendi kavramsal koordinat sistemini yeniden kurar. Etik 
tutarlılık; eylemler ile değerler arasındaki içsel sürekliliği sağlar. Otantik kimlik; kendi anlatısını 
ve yönelimini yeniden inşa edebilir. Bütüncül anlam; yaşamla kavramsal ve duygusal uyum 
yakalar. Bu katkılar bireyin daha derin, bilinçli ve anlamlı bir yaklaşım geliştirmesi için ona 
rehberlik eder. Bu sayede birey, yaşamındaki içsel ve dışsal süreçleri daha net fark ederek kendi 
değerlerini ortaya koyabileceği, sorumlulukla ve neşeyle doyum sağlayabileceği bir yaşama 
kavuşabilir.  

Bununla birlikte, felsefi danışmanlığın potansiyeline rağmen bazı sınırlılıkları göz ardı 
edilemez. Günümüzde hem uygulayıcı sayısının azlığı hem de yöntemsel standartlaşmanın 
eksikliği nedeniyle geniş kitlelere ulaşmakta zorlanılmaktadır. Ayrıca felsefi danışmanlık ile terapi 
çalışmaları arasındaki sınırların hâlâ net çizilememiş olması, yöntemin tanınırlığını ve kurumsal 
güvenilirliğini sınırlamaktadır. Felsefi danışmanlığın uygulama alanının genişlemesi, yalnızca 
akademik sahada değil; kamu farkındalığı, eğitim politikaları ve etik pratikler düzleminde de 
düşünsel ve kurumsal açılımlar gerektirir. Çünkü felsefi danışmanlık, bireysel düşünceyi 
dönüştürmenin ötesinde, etik bir dayanışma ve kolektif bir varoluş sorumluluğu inşa etme 
potansiyeline de sahiptir. 

Sonuç olarak, felsefi danışmanlık, bireyin çağdaş dünyanın kavramsal ve varoluşsal 
kaosunda yeniden düşünmesini, yeniden anlamlandırmasını ve yeniden var olmasını sağlarken, 
yalnızca iyi hissetmesini değil; aynı zamanda iyi düşünmesini, iyi olmasını ve iyi yaşamasını 
mümkün kılan etkili ve yetkin bir felsefi uygulamadır. 

 

 

 

 

 

 
  



Çağımızın İyi Oluş Arayışına Yanıt: Felsefi Danışmanlık 
 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

50 

KAYNAKÇA 

Achenbach, G. B. (2004). “Beyond-method method”. International Journal of Philosophical  

Practice, 2(2). Retrieved October 10, 2025, from 
https://2021.npcassoc.org/docs/ijpp/ZinaichOnAchenbach.pdf 

Adorno, Theodor W. Negatif Diyalektik. çev. Şeyda Öztürk. İstanbul: Metis Yayınları, 2016. 

Amir, L. B. “Three Questionable Assumptions of Philosophical Counseling.” International Journal  

of Philosophical Practice, 2, 2004. 58–81. Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025. 

 https://doi.org/10.5840/ijpp2004214 

Aurelius, Marcus. Düşünceler. çev. Şadan Karadeniz. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2012 

Aristoteles. Nikomakhos'a Etik. çev. Saffet Babür. Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2018. 

Bauman, Zygmunt. Akışkan Modernite. çev. Sinan Okan Çavuş. İstanbul: Can Sanat Yayınları,  

2017. 

Camus, Albert. Sisifos Söyleni, çev. Tahsin Yücel. İstanbul: Can Yayınları, 1997. 

Cevizci, Ahmet. Felsefenin Kısa Tarihi. İstanbul: Say Yayınları, 2022. 

Cohen, Elliot D. “The Metaphysics of Logic-Based Therapy.” International Journal of  

Philosophical Practice, 3, 2005. 23–39. Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025. 
https://www.pdcnet.org/collection/fshow?id=ijpp_2005_0003_0001_0023_0039&pdf
name=ijpp_2005_0003_0001_0024_0040.pdf&file_type=pdf. 

Frankl, Viktor E. İnsanın Anlam Arayışı. çev. Selçuk Budak. İstanbul: Okuyan Us, 2019. 

Heidegger, Martin. Varlık ve Zaman.  çev. Kaan H. Ökten. İstanbul: Agora Kitaplığı, 2008 

Husserl, Edmund. Fenomoneloji Üzerine Beş Ders. çev. Harun Tepe. Ankara: Bilim ve Sanat  

Yayınları, 2003. 

Kant, Immanuel. Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi. çev. İoanna Kuçuradi. Ankara: Türkiye 

 Felsefe Kurumu, 2018. 

Lahav, Ran. “Philosophical Counselling as a Quest for Wisdom.” Practical Philosophy, 2001. 6-
19. Erişim tarihi: Haziran 24, 2025 
https://www.academia.edu/82432407/Philosophical_Counseling_as_a_Quest_for_Wis
dom. 

Maclntyre, Alasdair. Erdem Peşinde (Bir Ahlak Teorisi Çalışması). çev. Muttalip Özcan. İstanbul:  

VakıfBank Kültür Yayınları, 2019. 

MacIntyre, Alasdair. Ethik’in Kısa Tarihi (Homerik Çağdan Yirminci Yüzyıla). çev. Hakkı Hünler ve 

 Solmaz Zelyüt Hünler. Ankara: Paradigma Yayınları, 2001. 

Marinoff, Lou. Prozac’ı Bırak Platon’a Bak: Felsefe Terapisi. çev. Ezgi Başer. İstanbul: Profil Kitap,  

2015. 

 

https://2021.npcassoc.org/docs/ijpp/ZinaichOnAchenbach.pdf
https://doi.org/10.5840/ijpp2004214
https://www.pdcnet.org/collection/fshow?id=ijpp_2005_0003_0001_0023_0039&pdfname=ijpp_2005_0003_0001_0024_0040.pdf&file_type=pdf
https://www.pdcnet.org/collection/fshow?id=ijpp_2005_0003_0001_0023_0039&pdfname=ijpp_2005_0003_0001_0024_0040.pdf&file_type=pdf
https://www.academia.edu/82432407/Philosophical_Counseling_as_a_Quest_for_Wisdom
https://www.academia.edu/82432407/Philosophical_Counseling_as_a_Quest_for_Wisdom


Filiz Serdar Tuğut 

 

51 

Nagel, Thomas. "The Absurd." The Journal of Philosophy, 68, 1971. 716-727. Erişim Tarihi:  

Ocak 28, 2025. https://philosophy.as.uky.edu/sites/default/files/The%20Absurd%20-
%20Thomas%20Nagel.pdf 

Nietzsche, Friedrich. Böyle Söyledi Zerdüşt. çev. Mustafa Tüzel. İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2019. 

Platon. Diyaloglar. yay.haz.Mustafa Bayka. İstanbul: Remzi Yayınevi, 2019. 

Raabe, Peter B. A Brief History of Philosophical Counselling. 2021. Erişim Tarihi: Haziran 24,  

2025. https://www.peterraabe.ca/history.html  

Raabe, Peter B. What is Philosophical Counselling. 2021. Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025.  

https://peterraabe.ca/what.html            

Sartre, Jean Paul. Varoluşçuluk Existentialisme. çev. Asım Bezirci. İstanbul: Say yayınları, 1985. 

Sartre, Varlık ve Hiçlik (Fenomenolojik Ontoloji Denemesi). çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çankaya  

Eksen. İstanbul: ithaki Yayınları, 2011. 

Serdar, Filiz. “Erdem Etiği Bağlamında İyi-Oluş Kavramının Felsefi Danışmanlıktaki Yeri.” Yüksek 
  Lisans Tezi, Maltepe Üniversitesi, 2022. 

Schuster, S. C. (1999). “Philosophy practices as alternative ways to well-being”. Radical 
Psychology, 1(1). https://www.radpsynet.org/journal/vol1-1/Schuster.html 

Smith, B. J., K. C. Tang, ve D. Nutbeam. “WHO Health Promotion Glossary: New Terms.” Health  

Promotion International Advance Access, 2006, 340–345. Erişim Tarihi: Haziran 24, 2025. 

https://doi.org/10.1093/heapro/dal033. 

Spinoza, Ethica. çev. Çiğdem Dürüşken. İstanbul: Alfa, 2020. 

Zinaich, S. J. (2004). “Gerd B. Achenbach’s “Beyond-Method” method”. International Journal of  

Philosophical Practice, 2(2). 
https://2021.npcassoc.org/docs/ijpp/ZinaichOnAchenbach.pdf 

 

https://philosophy.as.uky.edu/sites/default/files/The%20Absurd%20-%20Thomas%20Nagel.pdf
https://philosophy.as.uky.edu/sites/default/files/The%20Absurd%20-%20Thomas%20Nagel.pdf
https://peterraabe.ca/what.html
https://www.radpsynet.org/journal/vol1-1/Schuster.html


 

 Cilt/Volume: 2     Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

  
Gündelik Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları 

 
Common Informal Argument Fallacies in Daily Life 

 
Adem Ökten 

Dr. Öğr. Üyesi/ Dr. Lecturer 
Sivas Cumhuriyet Üniversitesi / Sivas Cumhuriyet University 

Edebiyat Fakültesi / Faculty of Literature 
Sistematik Felsefe ve Mantık /  Systematic Philosophy and Logic 

ademokten@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-3441-8731 

 
Araştırma makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi/Received:  03/12/2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 29/12/2025 
Yayın Tarihi/Published: 30/12/2025 

 
Atıf/Cite As 

Ökten, Adem. “Gündelik Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları”. Felsefix Uluslararası Felsefi 
Danışmanlık ve Etik Dergisi. 2 (2), 2025, 52-59.  

 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Copyright & License: Authors publishing with the 
journal retain the copyright to their work licensed 
under the CC BY-NC 4.0. 
 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış 
ve intihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by 
iThenticate and no plagiarism detected. 

 
Etik Beyan: Yayınlanan makalelerde Araştırma ve 
Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on 
Publication Ethics)’un Editör ve Yazarlar için 
yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate 
alınmıştır. 

Ethical Statement: Research and Publication 
Ethics were complied with in the published 
articles; International standards published by 
COPE (Committee on Publication Ethics) for 
Editors and Authors have been taken into account. 

 



GÜNDELİK HAYATTA SIK YAPILAN İÇERİKSEL ARGÜMAN HATALARI 
ÖZ 

İnsan, bilgiye duyduğu ihtiyaçla birlikte bu bilginin doğruluğunu denetlemek de ister. Bilgi, çoğunlukla önermeler 
şeklinde ifade edilir. Yanlış olan önermeler, zamanla deneyimlerle geçerliliğini yitirir. İnsanlar, belirsizlik durumlarında 
tercihlerini yaparlar. Epistemoloji, düşünmelerin doğruluk ve yanlışlık şartlarını incelerken, mantık bu düşüncelerin 
geçerliliğini denetlemek için bir araçtır. Düşüncelerin ifade ediliş formu olarak akıl yürütme ve argüman belirli kurallara 
göre bir araya getirilmiş önermelerle oluşturulur. Mantığın amacı, güçlü ve geçerli argümanları zayıf olanlardan 
ayırmaktır.  Bu değerlendirme süreci, önermeler arasındaki geçerliliğe dayanır ve biçimsel veya içeriksel olarak 
yapılabilir. Biçimsel denetim, özellikle sonucun öncüllerden çıkartılıp çıkartılmamasıyla ilgilidir ve bunun anlamı 
argümanın ifade edildiği form üzerinden yapılmasıdır. Biçimsel bir denetleme işlemi, akıl yürütmenin formu olarak kıyas 
yapısı içerisinde bulunan özne (subject), yüklem (predicate) ve orta terim (middle term) olarak ifade edilmiş üç terimin 
tümel olumlu, tümel olumsuz, tikel olumlu ve tikel olumsuz olmak üzere dört önerme formunun ilişkilerine bakılarak 
yapılır. İçeriksel hatalar gündelik hayatın içinde daha yaygındır ve genellikle "fallacy" terimi ile ifade edilir. Biçimsel 
hatalar da aynı adla anılırlar ancak üzerlerinde uzlaşma olduğu için Aristoteles’ten günümüze kadar değiştirilemeden 
kullanılmaya devam edilmiştir. Akıl yürütmenin ifade edilmiş ya da düşünülmüş bir yapı olması bakımından içsel veya 
dışsal şeklinde bir ayrımı önerilebilir. Akıl yürütmede öncüller ve sonuç arasındaki ilişki, tümevarım ve tümdengelim 
gibi bir akıl yürütme türü şeklinde görülebilir. Akıl yürütmenin bir argüman formunda olması ya da olmaması 
mümkündür. Argüman bir akıl yürütmenin monolog ya da diyalog şeklinde yürütülen bir tartışmasıdır. Argümanlardaki 
hataları bilmek, kişilere çeşitli avantajlar sağlar. Bu avantajlar arasında başkalarının fikirlerini sağlam bir şekilde 
değerlendirmek, yanlışa düşebileceği yerleri bilmek, mantık oyunlarına karşı temkinli olmak ve dili doğru kullanma 
hassasiyeti kazanmak bulunur. Ancak, hataların tümünü bilmeye gerek yoktur; bazı yaygın hata türlerine odaklanmak 
yeterlidir. Bennett, üç yüzden fazla hataya dair bir çalışma yapmış ve sık yapılan 25 hatayı listelemiştir. Bu tür 
listelemeler, dikkatli bir temellendirme gerektirir. Argümanlardaki sık karşılaşılan hatalardan biri kişiye saldırıdır 
(argumentum ad hominem). Bu hata, muhatabın şahsiyetine saldırıp onun argümanını geçersiz kılmaya çalışmakla 
ilgilidir. Üç farklı şekilde karşılaşılan kişiye saldırı hakaret, durumsal veya tu quoque formlarında yapılabilen 
hatalardır.  Bilgisizlikten kaynaklı argüman (argumentum ad ignorantiam) ise bir önermenin doğruluğu kanıtlanmadan 
yanlış olduğu iddiasıdır. Geleneklere başvurmak hatası (argumentum ad antiquitatem), geleneksel uygulamaların 
doğru kabul edilmesinden kaynaklanır. Gündelik hayatın içinde çoğunlukla ‘ama herkes yapıyor’ ifadesi ile dile getirilen 
kanıtlamalarda karşımıza çıkar. Merhamet çağrısı (argumentum ad misericordiam), bir argümanı duygusal etkilerle 
güçlendirmeye çalışmaktır. Güce başvurma (argumentum ad baculum), sonucun kabul edilmesi için güç veya tehdidin 
kullanıldığı bir yanılgıdır. Sonuç olarak, akıl yürütme ve argüman hataları gündelik hayatta sık karşılaşılan 
durumlardır. Argümanlardaki hataların tespit edilmesi, kişilerin kendi düşüncelerini daha sağlam bir şekilde ifade 
etmelerini ve başkalarının argümanlarını değerlendirebilmelerini sağlar. Geçerli bir argüman, mantıksal olarak 
öncüllerinden çıkmalıdır. Yanlış inançların ve önermelerin değerlendirilmesi için yapısal çıkarımların kontrol edilmesi 
gerekiyor. Eğitimli bir göz, biçimsel hataları tespit edebilirken, içeriksel hatalardan kaçınmak için kavramların anlamları 
açık olmalıdır. Düşünme etkinliği, bireyin kendi argümanlarını nesnel bir şekilde değerlendirmesine de yardımcı 
olur. Sağlam bir akıl yürütme için kullanılan terimlerin açıklığı önemlidir, ancak düşüncelerimizin doğru olması için 
yeterli değildir; sonuçların mantıklı bir şekilde öncüllerden çıkarılıp çıkarılmadığı da kontrol edilmelidir. 

Anahtar Kelimeler: Mantık, Akıl Yürütme, Argüman, Geçerli, Öncül, Sonuç. 

COMMON INFORMAL ARGUMENT FALLACIES IN DAILY LIFE 
ABSTRACT 

Along with the need for knowledge, people also want to verify the accuracy of this knowledge. Knowledge is often 
expressed in the form of propositions. False propositions lose validity over time through experience. People make 
choices in situations of uncertainty. Epistemology examines the conditions for truth and falsity of thought, while logic 
is a tool for verifying the validity of these thoughts. Reasoning and argument, as forms of expression of thoughts, are 
constructed from propositions combined according to specific rules. The goal of logic is to distinguish strong and valid 
arguments from weak ones. This evaluation process is based on the validity between propositions and can be 
conducted formally or content-wise. Formal checking, specifically, concerns whether the conclusion can be inferred 
from the premises, meaning it is conducted based on the form in which the argument is expressed. For a formal 
checking process, the relationship between the three terms within the syllogistic structure—subject, predicate, and 
middle term—and four propositional forms: universal affirmative, universal negative, particular affirmative, and 
particular negative—is examined. Informal fallacies are more common in everyday life and are often referred to by the 



Adem Ökten 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

53 

term "fallacy." Formal fallacy are also referred to by the same name, but because there is agreement on them, they 
have continued to be used unchanged from Aristotle to the present. A distinction can be made between internal and 
external reasoning, given that reasoning is a structure that is either expressed or thought out. The relationship 
between premises and conclusion in reasoning can be viewed as a type of reasoning, such as induction and deduction. 
Reasoning can take the form of an argument or not. An argument is a discussion of reasoning conducted in the form 
of a monologue or dialogue. Recognizing fallacies in arguments provides individuals with various advantages. These 
advantages include soundly evaluating the ideas of others, recognizing potential fallacies, being wary of logical tricks, 
and acquiring sensitivity to the use of language correctly. However, it is not necessary to know all the fallacies; focusing 
on a few common types is sufficient. Bennett conducted a study of over three hundred fallacies and listed 25 common 
ones. Such lists require careful substantiation. One of the most common fallacies in arguments is the attack on a person 
(argumentum ad hominem). This fallacy involves attacking the person's character and attempting to invalidate their 
argument. Attacks on a person can take three forms: insult, circumstantial, or tu quoque. An argument from ignorance 
(argumentum ad ignorantiam) is the claim that a proposition is false without proof. The fallacy of appealing to 
tradition (argumentum ad antiquitatem) stems from the assumption of traditional practices as true. In everyday life, 
we often encounter arguments expressed with the phrase "but everyone else does it." An appeal to compassion 
(argumentum ad misericordiam) is the attempt to strengthen an argument with emotional appeals. An appeal to force 
(argumentum ad baculum) is a fallacy in which force or threats are used to force a conclusion. Consequently, fallacies 
in reasoning and argumentation are common in everyday life. Identifying fallacies in arguments allows people to 
express their own opinions more effectively and to evaluate the arguments of others. A valid argument must follow 
logically from its premises. Structural inferences must be checked to evaluate false beliefs and propositions. While a 
trained eye can detect formal fallacies, the meaning of concepts must be clear to avoid content fallacies. Thinking 
activity also helps individuals objectively evaluate their arguments. While clarity of terminology is important for sound 
reasoning, it is not sufficient for our thoughts to be accurate; we must also check whether conclusions logically follow 
from the premises. 

Keywords: Logic, Reasoning, Argument, Valid, Premise, Conclusion. 

 

Giriş 

İnsan doğası gereği bilmek ister ancak bu bilginin aynı zamanda denetlenmesi de esastır. 
Bilginin ifade ediliş tarzları farklılık gösterse de temel birimi önermedir. Önermelerin pragmatik 
anlamda yanlış olması her ne kadar bazı durumlarda ısrarla yanlış olanın doğru olduğu iddia 
edilse de diğer insanlar tarafından önemsiz olarak değerlendirilir ve sonunda terk edilir. Örneğin 
bir bitkinin bir acıyı sona erdirdiği iddiası ile ifade edilmiş bilgi deneyimle öyle olmadığının 
gösterilmesiyle birlikte artık yanlış değerini kazanacak ve terk edilecektir. Belirsizlik durumlarında 
ise bir tercihte bulunulabilir. 

Bir düşünmenin ifadesi olarak önermelerin doğruluğu ya da yanlışlığının belirlenmesine 
ilişkin koşulları epistemoloji konu edinir. Düşünmenin ifade ediliş tarzı olarak önermelerin 
ilişkileri ise bileşik önerme, akıl yürütme veya argüman formunda ifade edilmiş olan biçimsel 
olarak belirli özellikler taşıyan yapılar bakımından incelenir. Böyle bir incelemeyi konu edinen 
mantık düşünmenin geçerlilik bağlamında denetlenmesi görevini üstlenen bir araçtır. “Bir tanım 
olarak şunu söylemek çok daha doğrudur: mantık, normatif akıl yürütme modellerinin farklı 
diyalog bağlamlarında nasıl kullanıldığının incelenmesidir. Mantığın temel amacı, iyi (güçlü, 
doğru, geçerli) argümanları kötü (zayıf, hatalı, yanıltıcı) argümanlardan ayırmak için argümanları 
değerlendirmek olmalıdır. Bunu yeni bir klişe biçiminde ifade etmek gerekirse, mantık, 
argümanlardaki akıl yürütmenin değerlendirilmesidir.”1 Değerlendirme işleminin yapılmasındaki 
denetleme bir geçerlilik denetlemesidir. Geçerlilik, önermeler arası ilişkilerde sonuç olarak 
adlandırılan çıktının girdi olarak adlandırılabilecek olan öncüllerden zorunlu olarak çıkarsanıp 
çıkarsanamayacağı ile ilgilidir. Biçimsel ve içeriksel olarak yapılabilen bu denetleme işlemi 
biçimsel (formel) veya içeriksel (informel) olarak yapılabilir. Biçimsel bir denetleme işlemi, akıl 

 
1  Douglas N. Walton, “What is Reasoning? What is Argument?”, The Journal of Philosophy, Aug., 87 (8), 1990, 417. 



Gündelik Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları 

54 

yürütmenin formu olarak kıyas yapısı içerisinde bulunan özne (subject), yüklem (predicate) ve 
orta terim (middle term) olarak ifade edilmiş üç terimin tümel olumlu, tümel olumsuz, tikel 
olumlu ve tikel olumsuz olmak üzere dört önerme formunun ilişkilerine bakılarak yapılır. Böyle 
bir denetleme işlemi için standart form kategorik kıyasta bulunan ikisi öncül biri sonuç 
konumunda olan üç önerme ve her biri ikişer kere kullanılan üç terimin sıralanım ve konumuna 
bağlı olarak 256 farklı şekilde ifade edilebilir. Biçimsel olarak bunlardan 24 tanesi geçerlidir. 
Gündelik hayatın içinde bu hatalar yapılsa bile biçimsel olarak dört terim hatası, hatalı dışlama, 
uygunsuz dağıtılma ve dağıtılmamış orta terim gibi hatalar eğitimli bir göz tarafından yapılacak 
denetleme ile bulunabilir. 

İçeriksel hatalar (yanılgılar) gündelik hayatta biçimsel hatalardan daha sık yapılır ve pek 
çoğuna Latince isimler verilmiştir. Bugün hataların neredeyse tamamı hile veya aldatmak gibi 
anlamlara sahip olan Latince fallacia kelimesinden türetilmiş fallacy ile ifade edilir. Türkçeye 
çeviride yanlış, yanılgı ve hata terimleri kullanılmaktadır. Özellikle akıl yürütme (reasoning) ve 
argüman (argument) kavramlarının kullanımlarıyla birlikte düşünüldüğünde hangi karşılığın 
kullanılacağını belirlemek anlam karmaşasının önüne geçecektir. Akıl yürütmenin ifade edilmiş 
ya da düşünülmüş bir yapı olması bakımından içsel veya dışsal şeklinde bir ayrımı önerilebilir. Akıl 
yürütmede öncüller ve sonuç arasındaki ilişki, tümevarım ve tümdengelim gibi bir akıl yürütme 
türü şeklinde görülebilir. Akıl yürütmenin bir argüman formunda olması ya da olmaması 
mümkündür. Argüman bir akıl yürütmenin monolog ya da diyalog şeklinde yürütülen bir 
tartışmasıdır. Walton bu kapsama ilişkilerini şöyle gösterir: 

 
Fig. 1: Kapsama ilişkileri2 

Böyle bir kapsama ilişkisi doğrultusunda çalışmamızda gündelik hayattaki argümanlarda 
sıklıkla yapılan hataları ele almayı hedefliyoruz.   

Argümanlarda Sıklıkla Yapılan Hatalar 

Düşünmenin bir formu olarak argümanlar kullanım sıklığı ile ters orantılı biçimde kuralları 
ve kullanım ilkeleri bakımından az bilgi sahibi olunan bir yapıya sahiptir. Argümanlarda 
yapılabilecek hataları bilmenin faydaları şöyle sıralanabilir:  

a. Kişiye, muhatabın fikirlerini sağlam bir şekilde değerlendirme gücü verir. İyice muhakeme 
edilmemiş veya yeterince temellendirilmemiş yahut tutarsız olan fikirlerin zayıflığını, yeterince 
doğrulanmadığını yahut tutarsız olduğunu tespit imkanı verir. Haliyle bu durum kişinin itibar 
kazanmasını sağlar.  

b. Nerelerde yanlışa düşebileceğini bilen kişiye, yanlışa düşmesi muhtemel olan yerlerde, tedbirli 
olmayı hatırlatır.  

c. Pratik hayatta aldanmamayı, mantık oyunlarına gelmemeyi, bazı reklamcı, politikacı, propagandacı 
ve demagogların her sözüne kanmamayı öğütler.  

d. Dil oyunlarına gelmeme ve dili doğru kullanma hassasiyeti kazandırır.  

 
2  Douglas N. Walton, “What is Reasoning? What is Argument?”, 412. 



Adem Ökten 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

55 

e. Bunlara ilaveten, çeşitli yanlış örnekleri görmenin zevkli ve eğlendirici yanı da vardır.3  

Bu faydaları kazanabilmek için hataların tamamını bilmeye gerek yoktur. Biçimsel olarak 
bir argüman yapısına tam olarak uymasa da içeriksel hatalar barındırmaları nedeniyle ön plana 
çıkan argümanların sayısı oldukça fazladır. Bennett üç yüzden fazla hatayı bir araya getiren 
kapsamlı bir çalışma yaparak sıklıkla yapılan 25 hatanın da bir listesini sunmuştur.4 Böyle listeler 
hazırlamak iddialıdır ve dayanaklarının sağlam temellendirilmesi gerekir. İnsanlar arasında 
bulunduğu düşünülebilecek toplumsal ayrılıkların temelleri, kültürel, dini, düşünsel, ahlaki, 
tarihsel vb. pek çok unsura göre yapılabileceği gibi argümanlarda yapılan hataların sıklık 
frekansının verilebilmesini de güçleştirecek bir karşılaştırma engelini de ortaya çıkartır. Mantık 
üzerine yapılmış çalışmalarda daha çok biçimsel hatalar üzerinde durmak tercih edilir ve mantığın 
pratik alanına yönelik olarak da bazı çalışmalarda içeriksel hatalar bir bölüm olarak verilebildiği 
gibi tamamıyla mantıksal hatalar üzerine yapılmış çalışmalar vardır.5 İnsanların kendi yaşantıları 
içinde karşılaştıkları hatalar sınırlı olabilir, bu nedenle yaklaşık olarak kendi belirlediğimiz 
hatalardan bazılarını sıklıkla karşılaşılmasına bağlı olarak bazılarını da önemli gördüğümüz için bir 
sınırlandırma yaparak ele almaya çalışacağız. 

1. Kişiye Saldırı (Argumentum ad Hominem)  

İnsana saldırı, kişiyi hedef alan delil, adam karalama, insana yönelik argüman gibi 
anlamlara gelen bu hata, “muhatabın tezini değerlendirme yerine, onun şahsiyetine veya şahsi 
ilgilerine başvurarak, onun iddiasını çürütmeyi hedefleyen bir konudışılık yanlışıdır.”6 Bu hataya, 
argümanın kendisi üzerinde durmak yerine karşıdaki kişiye saldırmak tercih edildiğinde ya da 
argümandaki iddianın iddiada bulunan kişi onaylanmadığı ya da sevilmediği için reddedilmesi 
nedeniyle düşülür.7  Ad hominem ana hatlarıyla üç şekilde görülür:  

a- Hakaret (abusive): İddia edilen şeyin savunulduğu gibi doğru olmadığını çürütmeye 
çalışmak yerine, bu iddiada bulunan kişiyi hedef almak. Bu hatayı yapan kişi, karşısındaki 
argüman sahibi kişinin bir zayıflığı veya kusuru olmasına dayanarak argüman sahibinin iddiasının 
yanlış olduğunu söyler. Örnekleri şöyle:  

"Elbette Karl Marx, kapitalizmin işçi sınıfına zarar vermeye mahkûm kötü bir ekonomik 
ve sosyal örgütlenme biçimi olduğunu iddia ederken yanılmış olmalı. Ailesini geçindirecek kadar 
bile para kazanamayan zavallı bir adamdı."8 

 
3  İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları, 2. Baskı, Ankara: Elis Yayınları, 2011, 14. 
4  Liste şöyle: “Kişisel Saldırı, Yaygın İnanca Başvuru, İnanca Başvuru, Belirsizlik Yanılgısı, Anonim Otorite, Duygusal 

Dille Argüman, Bilgisizlikten Kaynaklanan Argüman, Soruyu Dilenme, Önyargılı Örneklem Yanılgısı, Kaçamak Cevap, 
Açıklamada Başarısızlık, Yanlış İkilem, Aceleci Genelleme, Büyülü Düşünme, Kale Direklerini Taşıma, Kuyuyu 
Zehirleme, Önyargılı Dil, Şüpheli Neden, Yanlış Ringa Balığı, Hitler'e İndirgeme, Kaygan Zemin, Özel Savunma, 
Korkuluk Yanılgısı, Zayıf Benzetme, Hayali Düşünme”. Bo Bennett, Logically Fallacious The Ultimate Collection of 
Over 300 Logical Fallacies, Updated Academic Edition, Boston: eBooklt.com, 2013,  229-30. 

5  Bkz. İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları;  Bo Bennett, Logically Fallacious The Ultimate Collection of Over 300 
Logical Fallacies;  Jacop E. Van Vleet, Informal Logical Fallacies A Brief Guide, Lanham: Hamilton Books, 2021, 
Electronic edition; Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 1. Baskı, New York: McGraw-Hill Book Company, 1965, 
174-205; Irwing M. Copi, Introduction to Logic, 1. Baskı, New York: The Macmillan Company, 1953, 50-83; Tracy 
Bowell ve Gary Kemp, Eleştirel Düşünme Kılavuzu, çev: Bilge Tanrıseven, 4. Basım, Ankara: Tübitak Yayınları, 2025, 
251-297. 

6  İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları, 180. 
7  Tracy Bowell ve Gary Kemp, Eleştirel Düşünme Kılavuzu, 263. 
8  Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 190. 



Gündelik Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları 

56 

“Bacon’ın felsefesine güvenilmez çünkü o sahtekârlıktan dolayı yüksek yargıçlık 
görevinden azledilmiştir.”9 

b- Durumsal (circumstantial): Ad hominem’in bu şekli, kişinin kendi argümanıyla 
ilgilenmek yerine karşısındaki kişinin inançları, koşulları veya özel durumlarıyla bağlantılı olarak 
kendi argümanını kabul etmesini sağlamaya odaklanmasıyla ortaya çıkar. “Bu yanılgının klasik 
örneği, kendi eğlencesi için zararsız hayvanları kurban ettiği için barbarlıkla suçlanan avcının 
cevabıdır. Cevabı, eleştirmenine "Neden zararsız sığırların etiyle besleniyorsun?" diye sormaktır. 
Sporcu burada ad hominem argümanı ile suçludur çünkü hayvan yaşamının insan zevki için 
kurban edilmesinin doğru olduğunu kanıtlamaya çalışmaz, yalnızca eleştirmeninin kendi özel 
koşulları, bu durumda vejetaryen olmaması nedeniyle, tutarlı bir şekilde kınanamayacağını 
savunur.”10  Oldukça ikna edici bir argüman yapısı taşıyan bu tartışma şeklinde, konuşmacı 
rakibinin sonuca inanmasını sağlayacak yine rakibin kabul edebileceği nedenler sunmasıyla 
ortaya çıkar.11 

c- “Sen de” (tu quoque): Bu hata, “konuşmacının kusurlu olmadığını göstermeye 
çalışırken, rakibinin kendisinin suçlandığı şeyler kadar kötü şeyler söylediğini veya yaptığını iddia 
etmesidir.”12 Argüman sahibinin argümanı ile davranışları arasında tutarsızlık olduğu iddiası ile 
argümanının reddedilmesi bu hatanın yapılmasına neden olur. “Babam hep araba kullanırken cep 
telefonuyla konuşmamamı söylüyor ama onu niye dinleyeyim ki? Kendisi araba kullanırken 
sürekli telefonda.”13 

2. Bilgisizlikten Kaynaklı Argüman (Argumentum ad Ignorantiam) 

Bu hata, “bir önermenin yalnızca yanlış olduğu kanıtlanmadığı veya doğru olduğu 
kanıtlanmadığı için yanlış olduğu iddia edildiğinde ortaya atılır.”14 Bilgisizlikten kaynaklanan bu 
argüman, x iddiasının doğru olmasının x'in yanlış olduğunun kanıtlanamaması ya da  x iddiasının 
yanlış olmasının x'in doğru olduğunun kanıtlanamaması biçimlerinde dile getirilir. Örneğin 
‘hayaletlerin var olması gerektiği zira hiç kimsenin onların yok olduğunu gösterememesi’ ile 
‘hayaletlerin var olmaması gerektiği zira hiç kimsenin onların var olduğunu gösterememesi’ 
şeklinde iki söylemin de benzer güçte kabul edilebileceği tarzda argümanlar söz konusu 
olduğunda karar verme süreçlerinde pek de işe yaramazlar. ‘Suçu ispat edilene kadar herkes 
suçsuzdur’ önermesi ise hukuki olarak işlerliği olan bir argümantasyona işaret eder. Bilgisizlikten 
kaynaklanan hatadan kaçınmanın yolu hükmü veya yargıyı bilgi eksikliği durumunda lehte ya da 
aleyhte kullanmamaktır.  

3. Geleneklere başvurmak (Argumentum ad Antiquitatem) 

Geleneklere başvurma hatası, dayanağın geleneksel veya tarihsel olarak kabul edilmiş ve 
uygulanan tercihlerin doğru olduğunun kabul edilmesinden kaynaklanır.  “Gelenekler genellikle 
nesilden nesile, "işler her zaman böyle yürümüştür" dışında başka bir açıklama olmaksızın 
aktarılır; bu bir sebep değil, bir sebebin yokluğudur.”15 Bowell-Kemp bu hatayı ortak tutum 
(common practice) yani, “ama herkes yapıyor” biçiminde gündelik hayatın içindeki argümanlarda 
kullanılan geleneksel doğrulardan kaynaklı dayanaklar olarak ele alırlar. “Bugün işe gitmek 

 
9  İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları, 181. 
10  Irwing M. Copi, Introduction to Logic, 56. 
11  Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 190. 
12  Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 190-191. 
13  Tracy Bowell ve Gary Kemp, Eleştirel Düşünme Kılavuzu, 267. 
14  Irwing M. Copi, Introduction to Logic, 56. 
15  Bo Bennett, Logically Fallacious The Ultimate Collection of Over 300 Logical Fallacies, 59. 



Adem Ökten 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

57 

istemiyorum. Rapor alsam ne olur, herkes yılda bir iki kez alıyor."16 Gelenekleri oluşturanların 
insanlar olduğu değerlendirildiğinde yaptıkları şeylerin diğer insanlar tarafından örnek 
gösterilmesi ve daha fazla yapanla birlikte artık normal ve yapılabilir şeylermiş gelmesi bu hatanın 
farkına varılmadan kendi iç dinamiklerini oluşturabileceğini de gösterir.  

4. Merhamet Çağrısı (Argumentum ad Misericordiam) 

Merhamet çağrısı, acıma çağrısı olarak da anılır ve duygusal etkiler aracılığıyla bir 
argümanın kanıtlanması yanılgısıdır. Bir öğrencinin kaldığı dersin sorumlusundan kendisini 
dersten geçirmezse durumunun halihazırda kötü olduğunu ve daha da kötü olacağını belirterek 
duygusal olarak yardım istemesi gibi örneklerde karşımıza çıkar. “Sokaklardaki birçok dilenci, kör 
gözüne veya sarılı sakat eline yahut yarasına dikkat çekerek, yoldan geçenlerin merhametini 
istismar ederek, para teminine çalışır.”17 Duyguların ve acıların dile getirilmesinin her türlüsü hata 
olarak adlandırılamaz. “Acıma çağrısı veya merhamet yakarışı, belirli bir sonuca inanmak için 
mantıksal bir gerekçe olduğu iddia edilmedikçe bir yanılgı değildir.”18 

5. Güce Başvurma (Argumentum ad Baculum) 

Güce, kaba kuvvete başvurma hatası, “bir sonucun kabul edilmesini sağlamak için güce 
veya güç tehdidine başvurulduğunda ortaya çıkan yanılgıdır.”19 Güce başvurma seçeneği, 
argümantasyondaki ikna başarısızlığı ile ortaya çıkabildiği gibi argümanın doğruluğunun 
kabulünün baştan sağlanması amacıyla da kullanılabilir. Statü bakımından üstten alta veya aynı 
statüde olanların birbirlerine karşı yapabildikleri bu hata, suç unsurları söz konusu olduğunda 
hata olarak sayılmaz.20 

Sonuç ve Değerlendirme 

Akıl yürütme ve argüman hataları biçimsel ve içeriksel olarak gündelik hayatın içinde 
yukarıda bahsi geçen şekil ve örneklerden farklı biçimlerde hem yapabildiğimiz hem de 
karşılaştığımız hatalar olmaları bakımından dikkat edilmesini gerekli kılar. Argüman hataları için 
yapan ya da maruz kalan biçiminde bir yaklaşıma ihtiyaç yoktur çünkü değerlendirme bakımından 
argümanda sonucun desteklenip desteklenmediğinin kontrolü hatalı olup olmadığını belirlemeyi 
sağlar. Mantık açısından hatanın ne olduğu ve nasıl ortaya çıktığı önemliyken kim tarafından 
yapıldığı önemsizdir. Hataların gündelik hayat içindeki yeri düşünülmeye başlandığında hatanın 
ne olduğunun ve nasıl ortaya çıktığının bilinmesi kişilerin hem kendi argümanlarını daha sağlam 
oluşturmalarını hem de karşılarındaki kişilerin argümanlarını hangi durumlarda geçerli 
sayacaklarını belirlemelerini sağlar. 

Geçerli bir argüman sonucunun mantıksal olarak öncüllerinden çıktığı bir yapıdadır. Akıl 
yürütme ve argümanlardaki hatalar bu bağlamda mantıksal hatalardır. Yanlış inanç ve 
önermelerin hata olarak değerlendirmesini ayırt etmenin yolu yapısal olarak bir çıkarım olup 
olmamasına bakmaktır. Hatalı bir argümanın öncüllerinin önerme olarak doğru ya da yanlış 
olması epistemolojik olarak doğru ya da yanlış olmasıdır. Geçerliymiş gibi görünen argüman 
dikkatlice incelendiğinde hatalı olduğu anlaşılabilir. Hatalı bir argümanın hangi koşullarda hatalı 
sayıldığının bilinmesi yalnızca tartışmalarda değil kişinin kendi akıl yürütmelerinde de bu 
hatalardan kaçınmasını sağlayacaktır. 

 
16  Tracy Bowell ve Gary Kemp, Eleştirel Düşünme Kılavuzu, 260. 
17  İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları, 196. 
18  Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 193. 
19  Irwing M. Copi, Introduction to Logic, 53. 
20  İbrahim Emiroğlu, Mantık Yanlışları, 183; Stephen F. Barker, The Elements of Logic, 192. 



Gündelik Hayatta Sık Yapılan İçeriksel Argüman Hataları 

58 

Biçimsel hatalar için eğitimli bir gözün fark edebileceği türden hatalar olarak bahsettik. 
Bu hatalardan kaçınmak için kuralların öğrenilmesi gerekir ancak biçimsel olmayan ve gündelik 
hayatın içinde yapılacak türden hatalardan kaçınmak için yalnızca örnekleri adlarıyla birlikte 
bilmek yine de aynı hataların yapılmasını engellemez. Çalışmamızda ele aldığımız hatalar 
üzerinde yaptığımız değerlendirme sonucunda belirlediğimiz bazı koşulların yerine getirilmesinin 
bu hatalardan kaçınmayı kolaylaştıracağı kanaatindeyiz. 

Gündelik hayatın içinde insanların problem olarak gördüğü pek çok konunun aslında akıl 
yürütmelerindeki hatalar olduğu iddiası çok da yanlış olmayacaktır. Argümantasyondaki hatalı 
noktaları fark etmemek insanın bazan kendi kendine ad hominem veya ad misericordiam 
hatalarını yapmasına bile neden olabilir. Özellikle argüman hatalarının bir diyalog içinde yani 
karşılıklı iki argüman söz konusu olduğunda ortaya çıktığı iddiası ile yavan bir uygulama alanı 
varmış gibi anlaşılabilir. Eleştirel düşünmenin geliştirilmesine yönelik egzersizler ve yöntemler, 
akıl yürütmelerin daha sağlam yapılara kavuşmasını sağlayabilir. Düşünme üzerine düşünme 
faaliyeti aynı zamanda bir denetleme imkanı da sunacağı için insanın argümanlarını kendisine 
karşı objektif değerlendirmeye çalışması inanç ve duygu gibi yukarıda bahsi geçen bazı hataların 
ortaya çıkmasına neden olan duygulanımların etkisini de azaltacaktır. 

Sağlam bir akıl yürütmenin uyması gereken yapısal kuralların dışında içeriksel hatalardan 
nasıl kaçınabiliriz? Mantık bize biçimsel denetleme imkanını sunarken içeriksel olanın çoğu 
zaman keyfi olarak oluşturulmuş veya gevşek anlamlarla inşa edildiği argümanlarda uzlaşı hem 
birden fazla tarafın olduğu hem de bireysel tartışmalarda zorluklara neden olur. O halde sağlam 
bir akıl yürütme yapabilmek için kullanılan kavramların anlamlarının açık olması yani bir şeyi 
tanımak ve ayırt etmek için yeterli olması gerekir. Ancak yine de dikkatli olunması gerekir ki bir 
şey hakkında düşünürken kavramların açık olması onların doğru olmasını zorunlu kılmaz ve 
argümantasyonda sonucun öncüllerden çıkartılıp çıkartılamadığı kontrol edilmelidir. Kavramı, 
düşüncenin nesnesi olarak ele aldığımızda bütün düşüncelerimizin kavramlardan oluştuğunu ve 
bunların dilsel ifadeleri anlamında terimlere dönüştürdüğümüzü hatırda tuttuğumuzda 
argümanlardaki kullanılan kavramların açıklığı aynı zamanda bahsi geçen terimlerin anlam ve 
nesnelerini de ayırt etmemizi mümkün kılacaktır. 

 

Figür Listesi 

Fig.1: Walton’ın akıl yürütme (reasoning) ve argüman (argument) arasındaki ilişkiyi 
açıklamak üzere oluşturduğu şekil.  
  



Adem Ökten 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

59 

KAYNAKÇA 

Barker, Stephen F., The Elements of Logic. 1. Baskı, New York: McGraw-Hill Book Company, 1965. 

Bennett, Bo. Logically Fallacious The Ultimate Collection of Over 300 Logical Fallacies. Updated 
Academic Edition, Boston: eBooklt.com, 2013. 

Bowell Tracy ve Gary Kemp. Eleştirel Düşünme Kılavuzu. çev. Bilge Tanrıseven. 4. Basım, Ankara: 
Tübitak Yayınları, 2025. 

Copi, Irwing M. Introduction to Logic. 1. Baskı, New York: The Macmillan Company, 1953. 

Emiroğlu, İbrahim. Mantık Yanlışları. 2. Baskı, Ankara: Elis Yayınları, 2011 

Van Vleet, Jacop E. Informal Logical Fallacies A Brief Guide. Lanham: Hamilton Books, 2021, 
Electronic edition. 

Walton, Douglas N. “What is Reasoning? What is Argument?”. The Journal of Philosophy. Aug., 
87 (8), 1990, 399-419. 



 

 Cilt/Volume: 2     Sayı/Number: 2     Aralık/December 2025 

  
Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 
The Metaphysical Background of the Virtue of Friendship in Aristotle  

 
Hasan Çetin 

Araştırma Görevlisi/ Research Asistant 
Afyon Kocatepe Üniversitesi / Afyon Kocatepe University 

İlahiyat Fakültesi / Faculty of Theology 
Felsefe ve Din Bilimleri / Philosophy and Religious Sciences 

hsncetin@yahoo.com 
https://orcid.org/0000-0002-8841-1810 

 
Araştırma makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi/Received:  21/11/2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 29/12/2025 
Yayın Tarihi/Published: 30/12/2025 

 
Atıf/Cite As 

Çetin, Hasan. “Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı”. Felsefix Uluslararası Felsefi 
Danışmanlık ve Etik Dergisi. 2 (2), 2025, 60-71.  

 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Copyright & License: Authors publishing with the 
journal retain the copyright to their work licensed 
under the CC BY-NC 4.0. 
 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış 
ve intihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by 
iThenticate and no plagiarism detected. 

 
Etik Beyan: Yayınlanan makalelerde Araştırma ve 
Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on 
Publication Ethics)’un Editör ve Yazarlar için 
yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate 
alınmıştır. 

Ethical Statement: Research and Publication 
Ethics were complied with in the published 
articles; International standards published by 
COPE (Committee on Publication Ethics) for 
Editors and Authors have been taken into account. 

 



ARİSTOTELES’TE DOSTLUK ERDEMİNİN METAFİZİK ARKA PLANI 
ÖZ 

Bu çalışma, Aristoteles’in ahlak felsefesinde merkezi bir konuma sahip olan dostluk (philia) kavramını, yalnızca sosyal, 
psikolojik veya politik bir olgu olarak değil, metafiziksel arka planı ve ontolojik gerekliliği bağlamında ele almayı 
amaçlamaktadır. İnsanı doğası gereği "siyasal bir hayvan" (zoon politikon) olarak tanımlayan Aristoteles, bireyin nihai 
amacı olan mutluluğa (eudaimonia) erişmesinde dostluğu, sıradan bir haz aracı olmanın ötesinde, zorunlu bir dışsal 
iyilik ve aynı zamanda bir erdem etkinliği (energeia) olarak konumlandırmaktadır. Bu bağlamda makale, dostluğun etik 
sınırlarını aşarak onun varlık felsefesi, epistemoloji ve Tanrısal etkinlik (theoria) ile olan köklü ilişkisini irdelemektedir. 
Aynı zamanda dostluğun insan ruhunun yetkinleşme sürecindeki vazgeçilmez rolünü ortaya koymaktadır. Araştırmanın 
teorik çerçevesini, Aristotelesçi teleolojinin en yüksek gayesi olan mutluluğun doğası oluşturmaktadır. Metin analizi ve 
kavramsal çözümleme yönteminin benimsendiği bu çalışmada, Aristoteles’in dostluk anlayışının İslam ve Batı 
düşüncesindeki tarihsel yansımalarından ziyade, doğrudan filozofun kendi metinlerindeki ontolojik kökenlere 
odaklanılmıştır. Bu yönüyle araştırma, dostluğu genellikle etik ve politik bağlamda ele alan literatürden ayrılarak, 
konuyu eksiklik, potansiyel-fiil ve Tanrısal temaşa ilişkisi üzerinden temellendiren özgün bir metafizik okuma sunmayı 
hedeflemektedir. Filozofun sisteminde mutluluğun "kendine yeterlilik" (autarkeia) ilkesiyle tanımlanması, felsefi bir 
paradoksu beraberinde getirmektedir. Buna göre eğer en yüce iyi, kendine yeten, eksiksiz ve hiçbir dışsal unsura muhtaç 
olmayan bir durumu ifade ediyorsa, erdemli ve mutlu bir birey neden dosta ihtiyaç duymaktadır? Bu soru ekseninde 
çalışma, Tanrısal kendine yeterlilik ile insani kendine yeterlilik arasındaki ontolojik ayrımı merkeze almaktadır. Tanrı, 
salt düşünce (nous) ve "hareketsiz hareket ettirici" olarak kendi kendisini temaşa ederken insan, doğası gereği ilişkisel 
ve eksik bir varlıktır. Dolayısıyla insan, "kendini bilmek" (gnothi seauton) ve kendi erdemli eylemlerini nesnel bir şekilde 
gözlemleyebilmek için bir dış referansa, yani Aristoteles’in ifadesiyle "başka bir ben" (allos autos) olan dosta muhtaçtır. 
Bu noktada dostluğun, etik bir ihtiyaç olmanın ötesinde ontolojik bir zorunluluğa dönüşmesi, Aristotelesçi insan 
anlayışının bütüncül yapısını gözler önüne sermektedir. Nitekim bireyin ruhu, potansiyel halde taşıdığı erdemleri ancak 
gerçek bir dostluk ilişkisinde fiile dönüştürebilmekte ve kendi varlığını bir bütün olarak kavrayabilmektedir. Çalışmada 
öncelikle dostluğun fenomenolojik türleri (yarar, haz ve erdem dostluğu) analiz edilmekte, Aristoteles’in klasik üçlü 
ayrımının ötesinde, ilişkinin "karşılıklılık" ve "denklik" esasına dayalı ontolojik yapısı incelenmektedir. Özellikle erdem 
dostluğunun, değişmez ve kalıcı bir töz olan "karakter" üzerine inşa edilmesi, onu geçici hazların ötesinde metafiziksel 
bir zemine taşımaktadır. Bu bağlamda dostluk, sadece toplumsal adaleti sağlayan bir mekanizma değil, seven ve 
sevilen arasında ruhsal bir birlik (teklik) kuran ve Empedoklesçi "benzer benzeri sever" ilkesiyle kozmik bir uyumu 
yansıtan bir yapı arz etmektedir. Baba-oğul ilişkisi ile Tanrı-insan ilişkisi arasında kurulan analoji, dostluğun yaratılış ve 
varoluş hiyerarşisindeki yerini göstermesi açısından kritik bir önem taşımaktadır. Makalenin odak noktası, dostluğun 
epistemolojik ve teolojik işlevinin ortaya konulduğu bölümdür. İnsan, gözün kendini doğrudan görememesi gibi, kendi 
erdemli eylemlerini ve ruhunu doğrudan temaşa etme yetisine tam anlamıyla sahip değildir. Bu noktada erdemli dost, 
kişinin kendi varoluşunu seyrettiği bir ayna işlevi görmektedir. Bu seyir, sadece psikolojik bir tatmin değil, insanın 
Tanrısal olana en çok yaklaştığı an olan tefekkür (theoria) hayatının sürdürülebilirliği için bir zorunluluktur. Akli 
erdemlerin gelişimi ve hakikatin temaşası, ancak dostluğun sağladığı entelektüel ve manevi ortaklık zemininde 
mümkün olmaktadır. Sonuç olarak bu inceleme, Aristoteles’te dostluğun pratik bir ihtiyaçtan öte, insanın içindeki 
Tanrısal doğayı (nous) gerçekleştirmesine aracı olan metafizik bir köprü olduğunu savunmaktadır. Dostluk, bireyi 
"çokluk" âleminden ve biyolojik zorunluluklardan kurtarıp, erdem ve hakikat birliği içinde "Bir" olana, yani Tanrısal 
temaşaya yönelten en yüce insan etkinliğidir. Dolayısıyla philia, philosophia (bilgelik sevgisi) ile aynı kökten beslenerek, 
insanı nihai gayesine ulaştıran kutsal bir bağ olarak tebarüz etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Felsefe Tarihi, Aristoteles, Metafizik, Tanrı, Erdem, Dostluk. 

THE METAPHYSICAL BACKGROUND OF THE VIRTUE OF FRIENDSHIP IN ARISTOTLE 
ABSTRACT 

This study aims to examine the concept of friendship (philia), which holds a central position in Aristotle's moral 
philosophy, not only as a social, psychological, or political phenomenon but also in the context of its metaphysical 
background and ontological necessity. Defining humans as inherently "political animals" (zoon politikon), Aristotle 
positions friendship as a necessary external good and, at the same time, a virtuous activity (energeia), beyond being 
a means of ordinary pleasure, in achieving the individual's ultimate goal of happiness (eudaimonia). In this context, 
the article transcends the ethical boundaries of friendship and examines its profound relationship with ontological 
philosophy, epistemology, and divine activity (theoria). It also reveals the indispensable role of friendship in the process 



Hasan Çetin 

 

61 

of human soul perfection. The theoretical framework of this research is the nature of happiness, the highest goal of 
Aristotelian teleology. This study, employing textual analysis and conceptual interpretation methods, focuses not on 
the historical reflections of Aristotle's understanding of friendship in Islamic and Western thought, but rather on its 
ontological origins directly within the philosopher's own texts. In this respect, the research aims to offer an original 
metaphysical reading that deviates from the literature that generally addresses friendship in ethical and political 
contexts, grounding the subject in the relationship between lack, potential-actual, and divine contemplation. The 
definition of happiness in the philosopher's system through the principle of "self-sufficiency" (autarkeia) raises a 
philosophical paradox. Accordingly, if the highest good represents a self-sufficient, complete, and independent of any 
external factors, why does a virtuous and happy individual need friends? This study centers on the ontological 
distinction between divine self-sufficiency and human self-sufficiency. While God contemplates himself as pure thought 
(nous) and the "unmoved mover," humans are inherently relational and incomplete beings. Therefore, humans need 
an external reference—an "other self" (allos autos), as Aristotle puts it—to "know themselves" (gnothi seauton) and 
objectively observe their own virtuous actions. At this point, the transformation of friendship beyond an ethical need 
into an ontological imperative reveals the holistic nature of the Aristotelian understanding of humanity. Indeed, the 
individual's soul can only actualize its potential virtues and grasp its existence as a whole within a true friendship. This 
study first analyzes the phenomenological types of friendship (benefit, pleasure, and virtuous friendship), and beyond 
Aristotle's classical tripartite distinction, examines the ontological structure of the relationship based on "reciprocity" 
and "equivalence." In particular, virtuous friendship's foundation on "character," an immutable and enduring 
substance, elevates it to a metaphysical foundation beyond temporary pleasures. In this context, friendship is not 
merely a mechanism for ensuring social justice; it also establishes a spiritual unity (oneness) between the lover and 
the beloved, reflecting a cosmic harmony in line with the Empedoclean principle of "like loves like." The analogy 
between the father-son relationship and the God-human relationship is critical in demonstrating friendship's place in 
the hierarchy of creation and existence. The focus of this article is the section that explores the epistemological and 
theological functions of friendship. Just as the eye cannot see itself directly, humans do not fully possess the ability to 
contemplate their own virtuous actions and soul directly. At this point, a virtuous friend functions as a mirror through 
which one contemplates one's own existence. This contemplation is not merely a psychological fulfillment, but a 
necessity for the sustainability of a life of contemplation (theoria), the moment when one comes closest to the Divine. 
The development of rational virtues and the contemplation of truth are only possible within the intellectual and 
spiritual partnership provided by friendship. Ultimately, this study argues that, in Aristotle, friendship is more than a 
practical need, but a metaphysical bridge that enables humans to realize their divine nature (nous). Friendship is the 
supreme human activity, liberating the individual from the realm of "multiplicity" and biological imperatives and 
directing them toward the "One"—that is, toward Divine contemplation—in the unity of virtue and truth. Therefore, 
philia, nourished by the same root as philosophia (love of wisdom), emerges as a sacred bond that leads humans to 
their ultimate goal. 

Keywords: History of Philosophy, Aristotle, Metaphysics, God, Virtue, Friendship. 

 

Giriş 

İnsan, doğası gereği sosyal bir varlık (zoon politikon) olduğu için, dostluk (philia) bu 
doğaya uygun bir eylemi temsil eder. Dostluk, bireyi mükemmelleştiren ve pratik aklı 
yetkinleştiren merkezi bir olgudur. Zira pratik aklın en üst düzeyde gelişebileceği alan, iyilik 
kavramının farklı boyutlarda kendini gösterdiği dostluk ilişkileridir.1 Ancak dostluğun bu pratik 
işlevini tam olarak kavrayabilmek için öncelikle Aristotelesçi teleolojinin nihai amacı olan 
mutluluk kavramına bakmak gerekir. 

Eudaimonist anlayış, Yunanca kökenli bir terim olan eudaimonia'dan türemiştir ve 
mutluluk, bahtiyarlık veya saadet gibi anlamlara karşılık gelir.2 Bahsi geçen yaklaşım, mutluluğu 
teleolojik (ereksel) bir çerçeveden yorumlayarak, onu tüm insan eylemlerinin yöneldiği en yüksek 
gaye olarak konumlandırmaktadır.3 Eğer mutluluk erdemle uyumlu etkinliklerden teşekkül 

 
1  Sadık Türker, “Dostluk”, Felsefe Ansiklopedisi, ed. Ahmet Cevizci, Cilt 4, 1. Baskı, Ankara: Ebabil Yayınları, 2006, 699. 
2  Bkz. Francis E. Peters, Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sözlüğü, 2004, 121. 
3  Annemarie Pieper, Etiğe Giriş, çev. Veysel Atayman ve Gönül Sezer, Birinci Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1999, 

235. 



Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

62 

ediyorsa, mutluluğun en yüksek erdeme uygun etkinlik olması rasyoneldir. Bu ise, insan 
doğasında en üstün olanın erdemini temsil edecektir. Bizdeki en üstün unsur akıldır (nous) ve 
aklın karakteristik etkinliği (energeia) theoria'dır (bakınma, seyretme, salt temaşa).4 Theoria, 
değişmez hakikatlerle ilgili olan spekülatif akıl yürütmedir. Bu spekülasyon türü, sürekli ve haz 
verici bir etkinlik biçimidir ve kendine yeterli bir uğraştır. Hiçbir pratik çıktısı bulunmaması 
sebebiyle, başka herhangi bir şey için bir araç olarak kullanılamaz. O, bir boş zaman ve barış 
zamanı etkinliğidir. Zira boş zaman faaliyetleri kendileri için yapılırken; iş, boş zamanın aracı 
olarak, savaş ise barışın aracı olarak görülür. Theoria, değişmeyen ve zamandan bağımsız olanla 
ilgilenmesinden ötürü, her şeyden önce ilahi olanla ilişkilidir. Dolayısıyla, insan yaşamının nihai 
gayesi, hakikatin metafiziksel temaşası olarak belirlenir.5 

Aristoteles felsefesinde teorik yaşam, pratik yaşamdan daha üstün kabul edilmekle 
birlikte, dostluk en yüce ahlaki eylem olarak nitelendirilir ve bireyi teorik hayata götüren yolu 
inşa eder.6 Aristoteles iyiyi elde eden ya da edecek olan kimse için zorunlu olan şeyler arasına 
dostluğu dahil eder.7 Aristoteles'e göre, erdem bir iyilik formu olmasına rağmen, mutluluğu 
(eudaimonia) sağlamada tek başına yeterli değildir. Bu nedenle, mutluluğa erişim dışsal iyiliklerin 
varlığını zorunlu kılar. İyi eylemde bulunma ve iyi yaşama olarak tanımlanan mutluluk, sadece 
ahlaki ve bilişsel erdemleri değil, aynı zamanda mükemmel eylemlerde bulunmayı da gerektirir. 
Bu eylemler ise dışsal araçlar aracılığıyla gerçekleştirilir ve dostluk bu araçlardan biridir. 

Aristoteles, Nikomakhos’a Etik eserinde dışsal iyilikleri iki farklı kategoride ele alır: 

1. Doğası gereği mutluluk için bir araç olan ve paylaşılabilir nitelikteki unsurlar. 
2. Yalnızca araç olmanın ötesinde, mutluluğa içkin ve onun için zorunlu olan unsurlar. 

Aristoteles düşüncesinde dostluk, her iki dışsal iyilik kategorisinde de yer alan merkezi 
bir kavramdır. Dostluk, bireyin iyi bir yaşam sürmesine olanak tanıması sebebiyle, Aristoteles 
tarafından dışsal iyiliklerin en büyüğü ve en temel gerekliliği olarak tanımlanır.8 Aristoteles, 
dostluk kavramından daha kapsayıcı bir ifade olarak sıklıkla ortaklık veya müştereklik terimlerini 
kullanır9 ve bu kavramların her ikisini de adalet prensibine indirgeyerek açıklar.10 Bu bağlamda, 
filozof, "Öyleyse adalet ve dostluk, ya aynı şey ya da belli bir yakınlıkları var."11 çıkarımında 
bulunur. Bu özdeşleştirmenin nedeni, onun felsefesinde her müşterekliğin adalete dayanmasıdır. 
Bu nedenle, adalet kavramının sahip olduğu özellikler ve türler kadar, müştereklik ve dostluk 
ilişkilerinin de özellikleri ve türleri mevcuttur. Adalet, dostluk ilişkisindeki sevgi bağını ve bu 
ilişkinin temelini oluşturan karşılıklılık dengesini sağlayarak onu nesnel bir düzleme taşır.12 

Sonuç olarak, dostluk ya da sevgi (philia) kavramı üzerine bir inceleme yapmak elzemdir, 
zira bu ilişki türünün özü, kapsamı ve niteliği anlaşılmalıdır. Bu ilişkinin yaşamın evrensel bir 
unsuru olması ve mutlak bir iyi olarak kabul edilmesi dolayısıyla, onun eudaimonia (insanın nihai 
mutluluğu veya iyi yaşamı) hedefine ulaşılmasını sağlayan temel unsurlardan biri olarak 

 
4  Bkz. Francis E. Peters, Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sözlüğü, 2004, 374. 
5  Alasdair Maclntyre, Homerik Çağdan Yirminci Yüzyıla Etik’in Kısa Tarihi, çev. Hakkı Hünler ve Solmaz Zelyüt Hünler, 

Birinci Baskı, İstanbul: Paradigma Yayınları, 2001, 94. 
6  Sadık Türker, “Dostluk”, 699. 
7  Alasdair Maclntyre, Homerik Çağdan Yirminci Yüzyıla Etik’in Kısa Tarihi, 91.  
8  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür, 6. Baskı, Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2015, 188. 
9  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 166. 
10  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 92. 
11  Aristoteles, Eudemos’a Etik, çev. Saffet Babür, Birinci Baskı, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1991, 145. 
12  Sadık Türker, “Dostluk”, 703. 



Hasan Çetin 

 

63 

değerlendirilmesi mümkündür.13 Aristoteles’in konumuzla alakalı ahlak eserlerine baktığımız 
zaman dostluk erdemine genişçe yer verdiğini görürüz. Bu da aslında, Aristoteles için dostluğun 
sadece sıradan bir sosyal ilişki olmadığı; ahlaki ve dahası ontolojik bir öneminin olmasından 
kaynaklıdır. 

Bu çalışmanın amacı, Aristoteles’te dostluk erdeminin metafizik temelini ortaya 
koymaktır.14 Bunun için de asıl olarak Eudemos’a Etik, Nikomakhos’a Etik ve Magna Moralia 
eserlerine başvurulmuş, metin inceleme ve kavramsal analiz yöntemi kullanılmıştır. 

1. Dostluk Nedir? 

Aristoteles, dostluk mefhumu aracılığıyla, bireyler arasında duygusal ve entelektüel 
düzeyde birliği sağlayan bir fikri temellendirme çabasına girmiştir. Bu perspektiften bakıldığında, 
dostluk en üstün ahlaki düşünme biçimini temsil eden bir kavram olarak öne çıkar. Dostluk, 
bireyleri bütünleştiren ve onları rasyonel bir zemin üzerinden aynılaştıran bir süreç olarak işlev 
görür.15 Aristoteles’in dostluk felsefesi, temelde bireyin mutluluğu ve çevresiyle olan ilişkisi 
merkezinde ele alınır ve insanın sosyal ve siyasi bir varlık olmasından hareketle parça ile bütün 
olmak üzere iki boyutta incelenebilir. Dostluk, tüm sosyal ve siyasi oluşumlarından, kendisinden 
neşet ettiği bir ontolojik zemin olarak görülür.16 Dostluk konusu, iyilik, yarar ve haz gibi 
kavramlarla ilişkisi hasebiyle genel olarak ahlak bilimi çerçevesinde ele alınsa da onun sınırları 
klasik ahlak alanının dışına taşmaktadır. Şöyle ki, dostluğun temelini sevgi ve adalet oluşturur. 
Aristoteles’e göre kanun koyucular dostluğa adaletten daha çok önem verirler. Çünkü filozofun 
ifadesiyle; “Dostlar olduktan sonra adalete bile gerek yok ama adil olanlar dostluğa gereksinim 
duyarlar.”17 Dostluğun ilişkili olduğu siyaset, hukuk, teoloji gibi alanlar, onu felsefenin varlık, 
süreklilik, akıl gibi ana problemlerinin içine de dahil etmektedir.18 Dolayısıyla bu çalışmada 
dostluk, özellikle teoloji bağlamında metafiziksel olarak ele alınmaya çalışılmıştır. 

Bu metafizik incelemeye girişmeden önce iki konuya dikkat edilmelidir. Bunların ilki 
dostluğun tanımı, ikincisi de erdemle ilişkisidir. Aristoteles dostluğun ne olduğunu, kaç anlamda 
kullanıldığını, kimlerin dost olduğunu vs. sorgular. Ayrıca dostluk konusunda sorulan sorulardan 
bahsederek kimilerine göre benzerlerin, kimilerine göre ise karşıtların dost olduğunu aktarır. 
Bunlara ek olarak, bazıları için yalnızca iyilerin dost olabileceğinden, bazıları için de yalnızca 

 
13  Aristoteles, Magna Moralia, çev. Y. Gurur Sev, Dördüncü Basım, İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2022, 129. 
14  Aristoteles’te dostluk erdemi üzerine yapılan literatür çalışmaları ağırlıklı olarak dostluğun etik, politik, psikolojik ve 

toplumsal boyutlarına odaklanmıştır. Bu kapsamda özellikle dostluğun erdem ahlakı içindeki işlevi, iyi yaşamla 
ilişkisi ve toplumsal bütünleşmeye katkısı gibi temalar ön plandadır. Bkz. Kenan Göçer, Dostluk Felsefesi, İstanbul: 
Pan Yayıncılık, 2022.; Lorraine Smith Pangle, Aristotle and the Philosophy of Friendship, New York: Cambridge 
University Press, 2003.; Kolektif. Dostluk’un Kitabı. İstanbul: YGS Yayınları, 2008.; Emine Canlı, “Aristoteles’in 
Dostluk, Arkadaşlık ve Kardeşlik Kavramları Arasındaki İlginin ve Ayrımın Etik ve Politik Değeri”; Keyinci, C., 
“Aristoteles’in Philia Kavrayışı ve Modern Felsefi Tartışmalar”; Gökhan Y., “Aristoteles’e Göre Dostluk Erdemi”; 
Mehmet Türkeri, “Aristoteles, Farabi ve İbnî Miskeveyh’in Ahlak Kuramlarında ‘Dostluk’un Önemi”; Erman Kar, 
“Platon ve Aristoteles’te Philia: Dostluk Üzerine”; Abdüllatif Tüzer ve Gülşah Ulutürk Erkaya, "İnsanın 
Nesneleştirilmesi ve Dostluk Üzerine Bir Deneme”; Necati Subaşı, “Friendship in the Nicomachean Ethics and its 
Contemporary Perspectives”; Suna Demir, “Platon ve Aristoteles'te Dostluk” vb. Ancak mevcut çalışmalar dostluğu 
Aristotelesçi metafizik düzen, ontolojik yapı ve insanın varlık düzenindeki konumu açısından sistematik bir 
çerçevede ele almamaktadır. Bu çalışma, söz konusu literatürdeki etik ağırlıklı yaklaşımlardan ayrılarak, dostluk 
erdeminin metafizik zeminini, özellikle insanın eksiklik, potansiyellik-fiillik ilişkisi, nous anlayışı ve Tanrısal temaşa 
(theoria) ile bağlantıları üzerinden bütünlüklü biçimde ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

15  Sadık Türker, “Dostluk”, 704. 
16  Sadık Türker, “Dostluk”, 698. 
17  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 155. 
18  Sadık Türker, “Dostluk”, 698. 



Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

64 

yararlı olanın dost olabileceğinden bahseder.19 Ancak bu tanımlara girmeden önce dostluğun 
erdemle olan bağını kurmak gerekir. İnsanın erdemleri, “düşünce erdemleri” ve “karakter 
erdemleri” olmak üzere iki ana kategoriye ayrılmaktadır. Bu ayrımdan yola çıkarak, düşünce 
erdemlerinin oluşumu ve ilerlemesi öncelikli olarak eğitim sürecine bağlıdır, bu da zaman ve 
deneyim birikimini zorunlu kılar. Karakter erdemleri ise, kökeni itibarıyla alışkanlık yoluyla 
kazanılır, nitekim bu terimin adı da asıl kaynağı olan ethos kelimesinden minimal bir fonetik 
değişimle türemiştir.20 Aristoteles, yakınlık duymayı dostluğun başlangıcı olarak kabul eder. Her 
dost yakınlık duyar ancak yakınlık duyan her kişi dost değildir.21 Ayrıca filozof, dostluktan bir 
erdem ya da erdemle birlikte giden bir şey olarak söz eder ve yaşam için zorunlu olduğunu 
vurgular. Ona göre hiç kimse bütün iyilere sahip olsa dahi dostları içermeyen bir yaşamı tercih 
etmez.22 

Dostluğun kimi zaman bir erdem olarak, kimi zaman ise erdemin sonucu ya da 
tamamlayıcısı olarak tanımlanması onun bireysel, toplumsal ve metafiziksel alanlara yayılan geniş 
bir yapıya sahip olduğunu gösterir. Erdem (aretē), özünde bir çeşit orta olma halidir. O, daima iki 
aşırı uç (fazlalık ve eksiklik) arasındaki orta noktayı hedef alır.23 Aristoteles’te dostluk (philia) 
erdemi ise, yağcılık ve husumetin ortasıdır. Dostluk, eylemler ve sözlerle ilişkilidir. Yağcı kimse, 
karşısındakine olduğundan fazlasıymış gibi eylemde ve söylemde bulunur. Hasım ise 
karşısındakine hınç duyar ve olduğundan eksikmiş gibi muamele eder. Bunun ikisi de övülmez. 
Dost olan kimse ise bunların ortasındadır ve karşısındakine olduğu gibi muamelede bulunur; ne 
fazla ne eksik.24 Dostluğun erdemle kurduğu bu dengeli ilişki, onu sadece ahlaki bir tutum 
olmaktan çıkarıp, bireyin kendi varoluşunu gerçekleştirdiği ontolojik bir zemine taşır. Dostluk, 
insanın yalnızca haz aldığı bir ilişki değil, aynı zamanda kendi kendini tanıdığı, erdemlerini 
geliştirdiği ve ruhsal bütünlüğe ulaştığı bir zemin oluşturur. İnsan ancak bir başka erdemli insanla 
birlikte yaşayarak, kendi erdemli doğasını tam anlamıyla gerçekleştirebilir. 

Dostluk ilişkisi, özü itibarıyla eşitliği gerektirir ve hakiki dostlar, sanki tek bir ruha 
sahipmişçesine bir birlik teşkil ederler. Bu nitelikler, ilişkinin nihai olarak bütünlüğe ve tekliğe 
doğru yöneldiğini göstermektedir. Bu bütünleşme, birlikte var olmayı, ortak bir yaşamı, 
duygudaşlığı ve tek bir bilinç oluşturmayı kapsar. Dahası, bu düzeydeki dostluk, sadece birbirleri 
olmadan yaşayamama durumunun ötesine geçerek, birlikte ölmeyi bile içerebilecek derinliktedir. 
Önemle belirtilmelidir ki, bu yüksek düzeydeki birlik ve kararlılık yalnızca erdemli kişiye, yani iyi 
olana özgüdür. Zira kötü karakterli kişi, kendi içinde bütün ve bölünmez değildir. Sürekli değişen 
arzular ve çelişkilerle çoklu bir yapı sergiler ve bu durum, onun aynı gün içinde dahi kararsızlık 
göstermesine neden olur.25 Dostların uzakta olmaması gerekir, dostluk birlikte olmayı gerektirir. 
Bu nedenle aşk, dostluğa benzer görülür çünkü orada da birlikte yaşama arzusu vardır. Dost, 
atasözünün dediği gibi başka bir Herakles, “başka bir ben” olmak ister ama ayrı ayrı oldukları için 
her şeyin bir olması güçtür. Dostu duyumsamak bir biçimde kendini duyumsamaktır, böylece 
dostu tanımak da bir biçimde kendini tanımaktır.”26 

Bu birlik ve tanıma süreci, dostluğun ilahi olanla ilişkisini de açığa çıkarır. Kimi zaman 
sevgi-aşk kimi zaman da dostluk yerine kullanılan philia, felsefe ile yakın ilişkili bir kavramdır. 

 
19  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 145-149. 
20  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 29. 
21  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 189. 
22  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 155. 
23  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 37. 

24  Aristoteles, Magna Moralia, 61. 
25  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 185-187. 
26  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 219. 



Hasan Çetin 

 

65 

Felsefe (philosophia) ise, Yunanca bir kelimedir ve “bilgelik sevgisi, bilgelik dostluğu, bilgelik 
aşkı”27 demektir. Bu kelimeyi ilk kullanan filozofun Pythagoras olduğu söylenir ve bu bilgeliğin 
Tanrı’ya özgü olduğu, O’na benzeme çabası olduğu ve gerçek bilgenin Tanrı olduğu kabul edilir.28 
Aristoteles felsefesinde erdem dostluğu, iki temel kavramın gelişimini sırasıyla teşvik eder: Akli 
erdemler ve temaşa hayatı. Bu bağlamda, erdemli dostluk, felsefi yaşamın ve entelektüel 
mükemmelliğin esas temelini oluşturmaktadır.29 Böylece dostluğun aslında bizi Tanrı sevgisine 
ulaştıran bir yol olduğunu ve felsefeyle amacının aynı olduğunu, yani Tanrı’ya benzeme, onun 
sevgisine ulaşma sonucunda yaşanan theoria sayesinde “Bir” olanla birleşmeyi sağladığını 
görmekteyiz. 

2. Dostluk Türleri 

Aristoteles’in dostluk erdemiyle alakalı yapılmış çalışmaları incelediğimizde, genel 
kanının onun dostluğu üçe (erdem, yarar ve haz) ayırdığı yönünde olduğunu görürüz. Oysa 
Aristoteles temelde dostluğu daha derin bir ontolojik zeminde, öncelikle ikiye ayırır. Şöyle ki, 
filozof işe ilk olarak hangi çeşit dostluğu inceleyeceğimize karar vererek başlar ve hem tanrılara 
hem de cansızlara yönelik bir dostluğun söz konusu olup olamayacağını tartışır. Ele alacağı 
dostluğun, karşılıklı olan bir ilişki biçimi olması gerektiğini vurgular.  

Bu bağlamda, Tanrı’ya yönelik dostlukta Tanrı’nın -doğası gereği aşkın ve kendine yeten 
bir varlık olarak- insanla aynı düzlemde karşılık vermeyi kabul etmeyeceğini, böylece teknik 
anlamda dostluğu kabul etmeyeceğini belirtir. Benzer şekilde cansız nesneler de dostluğa karşılık 
veremezler. Aristoteles, yine de bunlara yönelik bir tür dostluğun ya da sevginin (philia) söz 
konusunu olabileceğini ifade eder, yani Tanrı’nın dostluğu değil, sevgiyi kabul edeceğini ve bizim 
onu sevebileceğimizi belirtir. Ancak hakiki dostluk için, Tanrı’ya ya da cansızlara değil, canlılara ve 
karşılık verebilecek olanlara yönelik ilişkiyi merkeze alır.30 Buradan hareketle anlıyoruz ki, 
Aristoteles dostluk ya da sevgiyi ilk olarak karşılık veremeyecek olanlara ve karşılık verebilecek 
olanlara şeklinde ikiye ayırmaktadır. 

Bu temel ayrımdan sonra, karşılık verebilecek nitelikteki canlılara yönelik dostluğu üç 
türe ayırır: Erdeme dayalı, yarara dayalı ve hoş olana dayalı dostluklar. Ona göre bu üç tür 
dostlukta en yaygın olanı yarara dayalı olandır. Yararlı oldukları için insanlar birbirine dost olur 
ama bu dostluk şu deyişte belirtilen yere kadar sürer: “Glaukos, senin yardımcın olan adam 
savaştığı sürece dostun. Atinalılar Megaralıları tanımıyor artık.”31 Hazza dayanan dostluk ise 
gençlerin dostluğudur, yıllar geçtikçe karakterle birlikte hoş olan da değişeceği için bu dostluk 
çabuk çözülür. Erdeme dayanan dostluğa gelince o, en iyilerin dostluğudur.32 Erdem ve iyiye 
dayanan dostluk en sağlam, en kalıcı ve en güzel olandır çünkü bu dostluğun kaynağı olan erdem, 
değişmez bir niteliğe sahiptir. Oysa fayda ve hazza dayanan dostluklar sağlam değildir çünkü 
fayda ve haz ile birlikte ilişkinin temeli de değişir.33 

Aristoteles, bu üç temel dostluk türünü birbirinden ayırmada ve her bir türü 
sınıflandırmada denklik kavramını ek bir ölçüt olarak öne sürer. Buna göre, erdem açısından 
birbirine denk olan bireyler arasında erdem dostluğu gözlemlenirken, erdemde denklik 

 
27  Bkz. Francis E. Peters, Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sözlüğü, 2004, 289. 
28  Abdüllatif Tüzer, “Din Felsefesi Nedir?”, Klasik Çağdaş Konularla Din Felsefesi I, ed. Abdüllatif Tüzer ve Fatma Yüce, 

Birinci Baskı, Ankara: Elis Yayınları, 2022, 19. 
29  Sadık Türker, “Dostluk”, 704. 
30  Aristoteles, Magna Moralia, 131. 
31  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 157. 
32  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 155-157. 
33  Aristoteles, Magna Moralia, 133. 



Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

66 

olmayanlar arasında ise genellikle menfaat dostluğu söz konusudur. Aristoteles'e göre dostluk, 
tarafların akıl, erdem, sevgi, haz, eğitim ve ekonomik düzey gibi çeşitli açılardan birbirine denk 
olduğu kişiler arasında ortaya çıkar. Filozof, her ne kadar zıtların birbirini çektiği tezini özetleyen 
Herakleitosçu görüşün önemini kabul etse de kendi benimsediği denklik inancını, doğa filozofu 
Empedokles’in unsurlarla ilgili "Benzer benzerle birliktedir." ilkesinin ahlaki düzlemdeki bir 
uygulaması olarak temellendirir. Zira Aristoteles, haz duygusunun benzerlikten kaynaklandığını 
belirtir. Bir olgu olarak insan en büyük hazzı yine bir insandan alır ve mükemmel (iyi) insanlar da 
doğal olarak diğer iyi insanlardan haz duyarlar.34 

Dostluk, üç farklı türe ayrılan bir kavram olup bu türlerin her birinde tarafların birbirine 
denk olması esastır. Bununla birlikte, Aristoteles birbirine denk olmayan bireyler arasındaki 
dostluk ilişkisini de yadsımaz. Zira iki kişi arasındaki ahlaki erdemlerin olgunluğuna dair 
gözlemlenen dengesizliklerin giderilebilme potansiyeli mevcuttur. Ancak, filozof bu tür ilişkilerde 
söz konusu farklılıkların hiçbir zaman tam anlamıyla dengelenemeyeceğini de vurgular.35 Bu 
bağlamda, dostluğun hem eşitler hem de eşitsizler arasında gerçekleşip gerçekleşmediği sorusu 
önem kazanır. Yapılan inceleme, dostluğun her iki bağlamda da ortaya çıkabileceğini gösterir. 
Buna göre, benzer özelliklere sahip bireyler arasındaki ilişki, tam ve erdeme dayalı dostluk 
formunu temsil eder. Buna karşın, benzemezler arasında kurulan dostluk ise genellikle fayda 
esasına dayanır. Bu durum, bir kişinin diğerinin sahip olduğu şeye ihtiyaç duymasıyla açıklanır. 
Örneğin, nasıl ki yoksul kişi maddi gereksinimlerinden dolayı zengin ile dostluk kuruyorsa aynı 
mantıkla, kusurlu bir birey de erdemlere sahip olduğu ve bu erdemleri edinebileceği 
düşüncesiyle doğru ve dürüst bir kişiyle dostluk kurar.36  

Sonuç olarak hem eşitler hem de eşitsizler arasında gerçekleşen tüm dostluk biçimleri, 
yapılan üçlü temel ayrıma (fayda, haz ve erdem) indirgenebilir.37 Ancak bu hiyerarşide daha derin 
bir metafizik ilişki de saklıdır. Aristoteles, dostluk türleri arasında sevmenin en çok aynı soydan 
olanlar arasında olduğunu baba-oğul örneği ile işler ve acaba neden babanın oğlunu, oğulun 
babasını sevdiğinden daha çok sevdiği sorusunu sorar. Cevap olarak ise dostluğun bir işlerlik, 
amacı yalnızca sevmek olan bir işlerlik olmasından hareketle, oğulun babanın kendi ürünü olması 
dolayısıyla babanın daima daha işler halde olduğunu söyler.38 Tam bu noktada, yaratıcı olması ve 
bizim O’ndan bir parça olmamız hasebiyle Tanrı-kul benzetmesi yapıp yapamayacağımız sorusu 
akla gelmektedir. Aristoteles de benzer bir düşüncede olmuş olmalı ki bunun diğer durumlarda 
da görüldüğünü belirterek şöyle der: “Babanın oğulla ilişkisi, bir tanrının bir insanla, iyilik yapanın 
iyilik görenle, kısaca doğal olarak yönetenin doğal olarak yönetilenle ilişkisi gibidir.”39 Bu 
benzetme, dostluğun sadece insani bir ilişki olmadığını, aynı zamanda ilahi bir arka plana sahip 
olduğunu da göstermektedir. 

3. Dostluğun Metafizik Boyutu 

Dostluk kavramındaki denklik (eşitlik), daha geniş bir kavram olan benzerlikten türetilmiş 
metafiziksel bir prensiptir. Bu benzerlik ilkesi ise, aynılık ve birlik40 gibi diğer metafiziksel 

 
34  Sadık Türker, “Dostluk”, 701. 
35  Sadık Türker, “Dostluk”, 702. 
36  Aristoteles, Magna Moralia, 135-137. 
37  Aristoteles, Magna Moralia, 137. 
38  Aristoteles, Magna Moralia, 143. 
39  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 199. 
40  Aynılık ve birlik kavramları için bkz. Aristoteles, Metafizik, çev. Ahmet Arslan, Üçüncü Baskı, İstanbul: Sosyal Yayınlar, 

2010, V. Kitap 6. ve 9. Bölüm; ayrıca X. Kitap, 1. ve 3. Bölümler. 



Hasan Çetin 

 

67 

kavramlarla yakından ilişkilidir ve bunlar üzerinden temellendirilir.41 Bu temellendirmeyi doğru 
yapabilmek için Aristoteles’in Tanrı anlayışından kısa da olsa bahsetmek gerekir. Aristoteles’e 
göre Tanrı, evrenin ilk ilkesi ve tüm hareketin kaynağı olan Hareketsiz Hareket Ettiricidir. O, 
herhangi bir değişime tabi olmayan, tamamen yetkin bir varlık olarak kendi kendisini düşünen 
saf düşüncedir (nous noēseōs noēsis). Tanrı’nın etkinliği, en yüksek etkinlik olarak düşüncenin 
düşüncesidir, çünkü yalnızca en yetkin varlık en yetkin düşünmenin konusu olabilir. Bu nedenle 
Aristoteles’in Tanrı’sı, varlığın düzeninin temelinde yer alan ve tüm varlıkları kendisine doğru 
çeken, tamamen salt etkinlik (energeia) hâlinde bir akıldır.42 Aristoteles’in Tanrı anlayışı bu 
noktada önemlidir. Çünkü Tanrı’da görülen mutlak birlik ve ilişkisizlik, insanın etik yaşamında ise 
kendine yeterliliğin zorunlu olarak ilişkisel bir biçim almasının nedenini açığa çıkarır. 

Aristoteles felsefesinde dostluk ve mutluluk arasındaki temel bağ, kendine yeterlilik 
ilkesine dayanmaktadır. Kendine yeterlilik, kusursuz ve başka hiçbir şeye ihtiyaç duyulmayacak 
düzeyde arzu edilen iyi bir yaşamın ölçütü olarak tanımlanır. Dolayısıyla, yeterlilik sadece fiziksel 
varoluşu değil, aynı zamanda iyi ve erdemli yaşamayı da içermektedir. Birey, soyut bir figür 
olmaktan ziyade sosyal bir varlık olduğundan, dostlar da bu kendine yeterlilik kavramının 
tamamlayıcı bir unsuru haline gelirler.43 Ayrıca, Aristoteles'e göre bireyin diğer bireylere duyduğu 
gereksinim, bireyin öz-bilgiye ulaşma arayışından kaynaklanır ve bu durum ontolojik süreklilik 
düşüncesiyle yakından ilişkilidir.44 

Felsefenin hedefi ilahi bir düşünce biçimine ulaşmak olsa da filozof veya genel olarak 
insan, Tanrı gibi bir yaşam süremez. Bu ayrım, kendine yeterlilik kavramının iki farklı boyutunu 
ortaya koyar. Tanrısal düzlemde, kendine yeterlilik salt bireysel ve ilişkisiz bir nitelik taşırken insan 
söz konusu olduğunda bağıntısal (ilişkisel) bir yapı sergiler. Zira, insanın yeterliliği, filozofun bütün 
ve parça ilişkisi bağlamında anlam kazanır. İnsan birey olarak toplumun ayrılmaz bir parçasıdır ve 
toplumdan izole edildiğinde kendi başına yeterli olamaz. İnsan için yeterlilik kavramı, sadece belli 
bir amaca ulaşmak için başkalarına gereksinim duymakla sınırlı değildir, aynı zamanda, bu 
yeterliliği elde eden kişinin duyduğu mutluluğu ve iyi yaşamı başkalarıyla paylaşma arzusuna 
yönelmesini de ifade eder.45 

Kendine yeterlik kavramının dostluk ile ilişkisinin incelenmesi, felsefi açıdan zorunlu bir 
araştırma konusudur. Bu bağlamda, temel bir paradoks ortaya çıkar: Dostluk ilişkisi genellikle 
eksiklikleri giderme veya gereksinimleri karşılama güdüsüyle aranırken, tüm yönleriyle kendine 
yeterli bir bireyin bir dosta ihtiyacı olup olmadığı sorusu sorulabilir. Bu, bizi şu sorunun yanıtını 
aramaya yönlendirir: İyi olarak nitelendirilen birey, aynı zamanda en kendine yeterli kişi midir? 
Eğer öyleyse, erdem eşliğinde mutlu bir yaşam süren kişinin, bu mutlak iyi durumda iken bir dosta 
olan ihtiyacı hangi temele dayanacaktır?46 

Mükemmel biçimde kendine yeterli olan bir varlık için, kendi varlığıyla yetinmek 
yeterlidir. Bu durum, özellikle Tanrısal varlık için geçerli görünmektedir. Zira onun herhangi bir 
dışsal şeye, dolayısıyla da bir dosta gereksinimi yoktur. Bu mantıksal çıkarım, en mutlu ve en 
kendine yeterli insanın dost ihtiyacı duymayacağını işaret eder. Ancak, insanın Tanrısal düzeyde 
kendine yeterli olması olanaksız olduğundan, en yetkin yaşamı süren bireyin dahi sahip olacağı 
dost sayısı sınırlı olacaktır. İnsanın dost arayışı, gereksinim içinde olduğu anlarda değil, bilakis 

 
41  Sadık Türker, “Dostluk”, 702. 
42  Detaylı bilgi için bkz. Aristoteles, Metafizik, XII. Kitap, 6 ve 7. Bölümler, 497-509. 
43  Sadık Türker, “Dostluk”, 699. 
44  Sadık Türker, “Dostluk”, 700. 
45  Sadık Türker, “Dostluk”, 700. 
46  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 213. 



Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

68 

hiçbir şeye ihtiyaç duymadığı anlarda ortak haz ve paylaşım arayışıyla belirginleşir. Önemle 
belirtilmelidir ki, insan, gereksinim baskısı altında değil, kendine yeterli olduğu bir zamanda, 
yaşamına değer katacak ve birlikte yaşamaya layık nitelikteki dostlara en çok ihtiyaç duyar. Bu, 
dostluğun temel motivasyonunun pratik eksikliği gidermekten ziyade, ortak erdemli yaşamı 
pekiştirmek olduğunu gösterir.47 

Aristoteles, kendine yeterlilik mevzusunda doğrudan Tanrı’dan yola çıkarak yapılan 
benzetmenin insan doğası için her zaman doğru ve kullanışlı olmayacağını dile getirir: 

Nitekim Tanrı’nın kendine yeter olması ve hiçbir şeye ihtiyaç duymaması bizim de hiçbir şeye ihtiyaç 
duymayacağımız anlamına gelmiyor. Tanrı hakkında dile getirilen böyle bir iddia var: “Mademki Tanrı 
tüm iyilere sahip ve kendine yeter, ne yapacak? Boyuna uyuyacak değil ya. Kesinlikle bir şeyleri temaşa 
edecek, zira bu en güzel ve ona en uygun şey. Peki neyi temaşa edecek? Kendisinden başka bir şeyi 
temaşa etse, temaşa ettiği şey ondan daha iyi olacak. Ama Tanrı’dan daha değerli bir şey olması saçma. 
O halde kendisini temaşa edecek. Ama bu da saçma, zira bir insan kendi kendisini incelerse onu algısı 
bozuk ilan ederiz. Öyleyse, Tanrı’nın kendisini temaşa eden bir şey olması saçma.48 

Aristoteles, yapmakta olduğumuz incelemenin Tanrı’nın değil, insanın kendine yeterliği 
üzerine olduğunu belirterek kendine yeten birinin dosta ihtiyaç duyup duymayacağı meselesine 
geçiş yapar.49 Biz aslında buradan hareketle şu iki çıkarımı yapabiliriz: Birincisi, Tanrı’ya yönelik 
dostluğun daha doğrusu sevginin türünü ele almayıp insana yönelik dostluğu ele aldığı ve bunun 
arka planı olarak dostun, Tanrı sevgisine götürdüğüdür. İkincisi de aslında ahlak ve erdemin 
konusu olan dostluğun bir nevi Tanrı-alem-evren vb. konuları içerdiğinin, insanın yapacağı 
temaşanın ve Tanrı’da birleşmenin, “birden çok’un çıkması ve çok’un birde birleşmesi” 
mevzusunun iç içe oluşunun göstergesidir. 

Bu noktada Aristoteles, meselenin daha iyi anlaşılması için etkinlik halinde yaşamanın ve 
amaç olarak yaşamanın ne olduğu konusunu ele alır: 

Yaşamak duyumsamak ve bilmek, tanımaktır, bu açık; dolayısıyla birlikte yaşamak da birlikte 
duyumsamak ve birlikte bilmek-tanımaktır. Her tek kişi için kendini duyumsamak ve kendini bilmek-
tanımak en tercih edilesi şeydir, bundan ötürü de her insanda doğal bir yaşama iştahı var. Yaşamayı 
belli bir bilgi olarak kabul etmek gerekir. Biri bilmeyi-tanımayı yaşamaktan ayırır ve onu kendi başına 
kabul ederse (uslamlamada da yazıldığı gibi, bunların aynı şey olduğu gözden kaçıyor, aslında 
kaçmaması gerekir), bu ben yerine başka birinin bilmesinden başka bir anlama gelmez, bu da ben 
yerine başka birinin yaşamasına eştir. Oysa kendini duyumsamak ve tanımak daha tercih edilesi bir şey, 
usa uygun olan bu. Uslamlamadaki iki şeyi bir araya getirmek gerekiyor: hem yaşamak tercih edilecek 
bir şeydir hem iyi tercih edilecek bir şeydir… yaşamayı hep isteriz, çünkü hep bilmek isteriz, bilmeyi de 
bizzat kendimiz bilgi nesnesi olmayı istediğimiz için isteriz.50  

Kendini bilmenin iki anlamı vardır: Birincisi, Tanrı’nın karşısında haddini bilmek, 
kibirlenmeyip O’na boyun eğmek. İkincisi ise, ruhunu bilmek yani ruhumuzdaki tanrısal yanı 
bilerek Tanrı’yı bilmek.51 Kendini bilmek en zor ve en haz verici şeydir. Ancak kendimizi 
kendimizden hareketle, dışarıdan bir gözlemci gibi gözlemleme gücümüz yoktur. İşte burada dost 
devreye girer: “Dost bir başka bendir.” Öyleyse eğer kendini bilmek haz vericiyse ve bu bilme de 
dost olan bir başkası olmadan olmuyorsa, kendine yeten birinin de kendisinin nasıl biri olduğunu 
bilebilmesi için bir dosta ihtiyacı var demektir.52 Buradan hareketle şu zincirleme çıkarımı 
yapabiliriz: Kendini bilmek Tanrı’yı bilmektir, kendimi bilmek için dosta ihtiyacım vardır. O halde 

 
47  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 215. 
48  Aristoteles, Magna Moralia, 149. 
49  Aristoteles, Magna Moralia, 149. 
50  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 215-217. 
51  Abdüllatif Tüzer, “Din Felsefesi Nedir?”, 24. 
52  Aristoteles, Magna Moralia, 149. 



Hasan Çetin 

 

69 

Tanrı’yı bilmek için dosta ihtiyacım vardır. Yani dost, Tanrı’ya götüren, O’nu öğreten ve sevdiren 
bir sevgidir. 

Birlikte yaşamaya duyulan talep, insan doğasının temel bir gerekliliği olup, evrensel 
olarak arzu edilir. Öyle ki en mutlu ve en iyi bireyde bu eğilim en üst düzeyde gözlemlenir. Ancak, 
bu ortak yaşam ilkesi Tanrısal temellendirmeye aktarılırken bir ayrım yapmak zorunludur. Zira 
insan-Tanrı karşılaştırmasını doğru bir zemine oturttuğumuzda, çözüm belirginleşir: Tanrı, doğası 
gereği hiçbir şeye gereksinim duymayan bir varlık olduğu için, dosta ihtiyaç duyan bir varlık olarak 
değerlendirilemez ve bu nedenle benzer ölçütlerle yargılanmaz. Hatta erdemli kişi dahi bu 
uslamlamanın tüm boyutlarını kavramakta zorlanabilir. Çünkü Tanrı'nın iyi durumu, insanın iyi 
durumuna benzemez. O, üstün bir haldir ve Tanrı'nın düşünme etkinliği, kendinden başka hiçbir 
şeye yönelmez. Bunun temel sebebi şudur: İnsan için iyi durum daima başka bir şeye ilişkindir, 
oysa Tanrı'nın özü zaten kendi iyi durumunu teşkil etmektedir.53 

Son tahlilde mutluluk, başkası uğruna değil, özü itibarıyla ve kendi başına tercih edilen 
bir hedef olarak kavranmalıdır. Bu nihai iyi, aynı zamanda kendine yeterli bir niteliğe sahiptir ve 
hiçbir dışsal unsura bağımlı değildir. Kendi başına tercih edilen eylemler, o eylemin icra 
edilmesinden başka hiçbir çıktı veya sonuç beklenmeyen etkinliklerdir. Bu tanıma uyan 
etkinliklerin, aynı zamanda erdeme uygun eylemler olduğu anlaşılmaktadır. Zira, güzel ve erdemli 
olanı yapmak, kendisinden dolayı değer taşıyan eylemlerin temel işlevidir.54 Eğer mutluluk, 
erdeme uygun bir etkinlik ise, bu etkinliğin en yüksek erdeme karşılık gelmesi mantıksal bir 
zorunluluktur. Bu yüksek etkinlik, en üstün varlığın işlevi olmalıdır. Bu yetinin us (nous) olması, 
doğal olarak bireye yol gösteren, yöneten ve tanrısal veya yüce konularla ilgilenen bir unsur 
olması fark etmeksizin ister kendisi Tanrısal bir öz olsun, ister insan doğasındaki en Tanrısal 
bileşen olsun, onun kendine özgü erdemine uygun etkinliği tam ve eksiksiz mutluluğu teşkil eder.  

Daha önce de ifade edildiği üzere, bu etkinlik theoria (salt düşünme/temaşa) etkinliğidir. 
Ayrıca, teorik etkinlik en sürekli olanıdır; çünkü pratik eylemlerden çok daha kesintisiz bir biçimde 
teoride bulunabiliriz. Mutluluğun bir parçasının haz olması gerektiği kabul edildiğinden, erdeme 
uygun etkinlikler arasında en hoş olanı bilgeliğe uygun etkinliktir. Felsefenin, saflığı ve kalıcılığı 
açısından hayranlık uyandıran hazları barındırdığı görülmektedir. Dolayısıyla, kendine yeterlik 
ilkesi de en çok teorik etkinliğe atfedilmelidir.55 Eğer us, insandaki Tanrısal bir niteliği temsil 
ediyorsa, o halde usa uygun bir yaşam sürmek, doğal olarak insan yaşamının Tanrısal yönünü 
yansıtacaktır. Buna karşılık, karakter erdemlerine uygun yaşam, hiyerarşide ikincil bir konuma 
yerleştirilir. Zira bu erdemlere uygun etkinlikler, doğası gereği daha çok insanla ilgili, yani 
duygulara, pratik eylemlere ve toplumsal ilişkilere dayalı bir nitelik taşır.56 Görüldüğü üzere 
Aristoteles dostluk erdeminden bahsederken sürekli Tanrı’yı da mevzu bahis yapar. Bu da bize 
dostluğun ne kadar önemli olduğunu ve arka planında Tanrı’yla ilişkinin bulunduğu bir eylem 
olduğunu gösterir. 

Sonuç  

Bu çalışmada, Aristoteles’in dostluk (philia) anlayışının, yalnızca etik veya politik bir 
bağlamla sınırlı kalmayıp, ontolojik ve teolojik bir derinliğe sahip olduğu ortaya konulmuştur. 
Başlangıçta insanın toplumsal doğasının (zoon politikon) bir gereği olarak ele alınan dostluk, 
incelemenin ilerleyen safhalarında insanın Tanrısal olana (theoria) erişimini sağlayan vazgeçilmez 

 
53  Aristoteles, Eudemos’a Etik, 221. 
54  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 205. 
55  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 206-207. 
56  Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 208. 



Aristoteles’te Dostluk Erdeminin Metafizik Arka Planı 

 

Felsefix Uluslararası Felsefi Danışmanlık ve Etik Dergisi, 2 (2), 2025 

70 

bir köprü olarak karşımıza çıkmaktadır. Aristoteles’in sisteminde dostluk, bireyi benmerkezci bir 
varoluştan kurtararak, "başka bir ben" dolayımıyla kendini bilme bilgisine ulaştırmaktadır. Bu 
durum, insanın sınırlı doğasının aşılması ve Tanrısal etkinliğe (salt düşünmeye) yaklaşılması 
anlamına gelir. 

Çalışmanın bulgularından biri, "kendine yeterlilik" paradoksunun çözümünde 
yatmaktadır. Tanrı’nın mutlak ve ilişkisiz kendine yeterliliğinin aksine, insan ancak erdemli bir 
dostla kurduğu "bir"lik ilişkisi sayesinde kendine yetebilir hale gelmektedir. Erdemli dostluk, 
değişen hazların ve geçici menfaatlerin ötesinde, kalıcı bir töz olan "karakter" birliği üzerine inşa 
edilir. Bu birlik, seven ve sevilen arasındaki ikiliği ortadan kaldırarak, ruhsal bir bütünleşme 
(teklik) sağlar. İşte bu noktada philia, sıradan bir duygu olmaktan çıkıp, metafizik bir ilkeye 
dönüşür. 

Nihayetinde, Aristoteles’te dostluk erdemi, insanın "çokluk" dünyasından sıyrılıp, 
hakikatin ve erdemin birliğinde Tanrısal olanı temaşa etmesine olanak tanıyan en yüce etkinliktir. 
İnsan, Tanrı gibi tek başına theoria yapabilecek yetkinlikte değildir. Bu nedenle dost, insana 
Tanrısal yaşamı taklit etme imkânı sunan bir yoldaştır. Böylece görülmektedir ki, Aristoteles 
felsefesinde dostluk (philia) ve bilgelik sevgisi (philosophia) aynı varoluşsal kökten beslenir, her 
ikisi de insanı, aklın ışığında ve sevginin birleştirici gücünde, nihai gaye olan Tanrısal hakikate 
ulaştırır. 
  



Hasan Çetin 

 

71 

KAYNAKÇA 

Aristoteles. Eudemos’a Etik. çev. Saffet Babür. Birinci Baskı. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1991. 

Aristoteles. Magna Moralia. çev. Y. Gurur Sev. Dördüncü Basım. İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2022. 

Aristoteles. Metafizik. çev. Ahmet Arslan. Üçüncü Baskı. İstanbul: Sosyal Yayınlar, 2010. 

Aristoteles. Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür. 6. Baskı. Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2015. 

Keyinci, Ceyda. “Aristoteles’in Philia Kavrayışı ve Modern Felsefi Tartışmalar”. Kutadgubilig 
Felsefe-Bilim Araştırmaları. sa.34, ss.517-534, 2017. 

Canlı, Emine. “Aristoteles’in Dostluk, Arkadaşlık ve Kardeşlik Kavramları Arasındaki İlginin ve 
Ayrımın Etik ve Politik Değeri”. Hitit İlahiyat Dergisi. 24/1 (Haziran2025), 150-167. 

Demir, Suna. “Platon ve Aristoteles'te Dostluk”. Yüksek Lisans Tezi, Muğla Sıtkı Koçman 
Üniversitesi, 2018. 

Göçer, Kenan. Dostluk Felsefesi, İstanbul: Pan Yayıncılık, 2022. 

Gökhan, Yasin. “Aristoteles’e Göre Dostluk Erdemi”. International Siirt Conference on Scientific 
Research. Siirt, Türkiye, 5 - 07 Kasım 2021, cilt.1, ss.509-516. 

Kar, Erman. “Platon ve Aristoteles’te Philia: Dostluk Üzerine”, Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi. no. 18 (Mayıs 2024): 81-99. 2024. 

Kolektif. Dostluk’un Kitabı. İstanbul: YGS Yayınları, 2008. 

Maclntyre, Alasdair. Homerik Çağdan Yirminci Yüzyıla Etik’in Kısa Tarihi. çev. Hakkı Hünler ve 
Solmaz Zelyüt Hünler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2001. 

Pangle, Lorraine Smith. Aristotle and the Philosophy of Friendship. New York: Cambridge 
University Press. 2003. 

Peters, Francis E.. Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sözlüğü. çev. Hakkı Hünler. 1. Baskı. İstanbul: 
Paradigma Yayıncılık, 2004. 

Pieper, Annemarie. Etiğe Giriş, çev. Veysel Atayman ve Gönül Sezer. Birinci Basım. İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları, 1999. 

Subaşı, Necati. “Friendship in the Nicomachean Ethics and Its Contemporary Perspectives” M.S. 
- Master of Science, Middle East Technical University, 2011. 

Türker, Sadık. “Dostluk”. Felsefe Ansiklopedisi. ed. Ahmet Cevizci. Cilt 4. 1. Baskı. Ankara: ebabil 
Yayınları, 2006. 

Türkeri, Mehmet. “Aristoteles, Farabi ve İbnî Miskeveyh’in Ahlak Kuramlarında ‘Dostluk’un 
Önemi”. D.E.V. İlahiyat Fakültesi Dergisi. Sayı XIX, İzmir 2004, ss.79-101. 

Tüzer, Abdüllatif. Klasik Çağdaş Konularla Din Felsefesi I, ed. Abdüllatif Tüzer ve Fatma Yüce. 
Birinci Baskı. 13-35. Ankara: Elis Yayınları, 2022. 

Tüzer, Abdüllatif. Ulutürk Erkaya, Gülşah. "İnsanın Nesneleştirilmesi ve Dostluk Üzerine Bir 
Deneme," FLSF (Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi), sa.36, 25-44, 2023. 

 


	1- A New Method Proposal For Philosophical Counseling.pdf
	A NEW METHOD PROPOSAL FOR PHILOSOPHICAL COUNSELING
	ABSTRACT
	FELSEFİ DANIŞMANLIK İÇİN YENİ BİR YÖNTEM ÖNERİSİ
	ÖZ

	
	ABSTRACT
	Since antiquity, the fundamental human quest has been shaped around the concept of the “good.” While the notion of the good has historically been linked to concepts such as virtue, nature, society, or God, in contemporary times it is often associated ...
	Keywords: Philosophical Counseling, Well-Being, Existential Crisis, Ethics Crisis, Identity Crisis, Search for Meaning, Socratic Dialogue
	Giriş
	İnsanlık tarihi dünyayı anlama ve dönüştürme çabasının ötesinde yön bulma arayışı ile de şekillenmiştir. Bilimsel buluşlar, hızlı değişimler, kültürel etkileşimler, sosyolojik ve ekonomik sistemler insanın anlama, dönüştürme ve yön bulma eğilimlerinin...
	Birey belki de tarihte ilk kez bu kadar serbest ama aynı zamanda bu kadar da yönsüz kalmıştır. Geleneğin buyurgan ve sarıp sarmalayan yapılarından sıyrılan insan özgürlükle donanmış ancak kendilikle temasını yitirmiştir. Nietzsche’nin ilanıyla Tanrı’n...
	Günümüzde bireyin deneyimlediği açmaz ve kopukluklar yalnızca ruhsal rahatsızlıklar bağlamında ele alınamayacak kadar katmanlı, çok boyutlu ve derinliklidir. Birey, içinde yaşadığımız çağda bir taraftan hız, verimlilik ve performans ölçütleriyle sınan...
	Modern ruhsal çalışmalar altında yapılan uygulamalar, bu sorunlara çeşitli teknik ve yöntemlerle yaklaşarak bireyin duygusal bütünlüğünü sağlamayı ve işlevselliğini artırmayı hedefler.3F  Ancak bireyin yaşamla kurduğu ilişki yalnızca öznel-duygusal iy...
	Özne olan danışan felsefi danışmanlık sürecince içinde bulunduğu çelişkileri, kavramsal bulanıklıkları ve yaşamına yön veren örtük inanç ve değer sistemlerini açığa çıkararak dönüştürebilir.5F  Bu dönüşümün olanağını sağlayan, felsefi danışmanlığın te...
	Felsefi danışmanlık, kriz ve çıkmazları yalnızca psikolojik bir rahatsızlık olarak değil, bireyin anlam ve inanç dünyasında yaşadığı kırılma ve dağılmalar olarak görür. Bununla birlikte, her kriz aynı derinlikte ve nitelikte değildir. Felsefi danışman...
	Makalenin temel araştırma sorusu bu çerçevede netleşir: Felsefi danışmanlık, günümüz bireyinin yaşadığı çok yönlü krizleri nasıl değerlendirir ve bireyin iyi oluşuna nasıl katkı sağlar? Bu sorudan hareketle çalışmanın temel amacı felsefi danışmanlığın...
	Makalenin kuramsal arka planı, belirtilen düşünürlerin kavramları etrafında şekillenir: Jean-Paul Sartre’ın özgürlük ve sorumluluk anlayışı, Martin Heidegger’in “Dasein” ve kaygı kavramları, Theodor Adorno’nun kültür endüstrisi eleştirisi, Alasdair Ma...
	Makalede, kuramsal arka plan aynı zamanda felsefi danışmanlıkta kullanılabilecek yöntemler olarak da ele alınır. Felsefi danışmanlık sürecinde kullanılan yöntemler bireyin sorunlarına çözüm üretmenin ötesinde bireyin bu sorunlarının arkasındaki değer ...
	1. Felsefi Danışmanlığın Doğası ve İyi Oluşla Bağlantısı
	1.1 Felsefi Danışmanlığın Temel İlkeleri ve Yöntemleri
	1.2 Felsefi Danışmanlığın İyi Oluşla Bağlantısı
	İyi oluş (wellbeing) kavramı, modern psikoloji literatüründe sıklıkla kullanılan bir terim olsa da, felsefi temelleri çok daha derinlere uzanır. Felsefi bağlamda iyi oluş yalnızca ruhsal veya bedensel anlamda bir rahatlık veya iyi olma hali değil, ayn...


	5-Aristoteleste Dostluk Erdeminin Arka Planı.pdf
	ARİSTOTELES’TE DOSTLUK ERDEMİNİN METAFİZİK ARKA PLANI




